La novedad de la critica teologica del
capitalismo en el Papa Francisco

JunG Mo Sung'

En el pensamiento teoldgico-social
del Papa Francisco hay una novedad
fundamental en relacion a los
documentos pontificios de los ultimos
60 afnos que no debe perderse ni
subestimarse. Esto aparece claramente
en la diferencia fundamental entre la
nocion de Doctrina Social de la Iglesia
(DSI) y la de teologia critica del
capitalismo neoliberal formulada por ¢l
en sus documentos y
pronunciamientos. Es decir, no fue s6lo
un Papa que puso de relieve la
Doctrina Social con temas sociales -
como la pobreza, la desigualdad social,
la inmigracion-, y la crisis ambiental,
sino uno que rompid con la forma
tradicional de tratar los temas sociales
en su mision de evangelizacion.
Introdujo en la ensefianza de la Iglesia
catolica una nocion de teologia y un

método teoldgico distinto e innovador
que lo llevo a criticar teologicamente
el capitalismo de manera radical, hasta
el punto de afirmar: «Esta economia
matay (Evangelii Gaudium, 53).

Al afirmar que esta economia mata,
fue mas alla de la discusion sobre la
cuestion ética, el bien y el mal, en la
economia. Hizo de la oposicion entre
vida y muerte la clave de lectura de la
realidad social. El Papa Francisco nos
recordd que el mandamiento
fundamental de la tradicion biblica:
«No matarasy, establece un limite
claro a cualquier sistema social que
garantice el valor de la vida humana
(Evangelii Gaudium, 53). En este
sentido, podemos afirmar que la
mision de la Iglesia y de todas las
comunidades cristianas es defender la
vida de todas las personas frente a

! Jung Mo Sung. Coreano de nacimiento, naturalizado brasilefio, tedlogo y cientifico religioso.
Autor de mas de 20 libros, entre ellos Neoliberalismo y Derechos Humanos: una critica teologica
y humanista del nuevo mito capitalista. Buenos Aires, Aurora, 2019.

66 * Tiempo Latinoamericano



cualquier sistema econémico-social y
relaciones humanas que nieguen la
vida y la dignidad de todas las
personas.

Tenemos aqui una vision teologica
de la mision de la Iglesia diferente de
la tradicional. Asi pues, el objetivo de
este breve articulo es ofrecer una clave
de lectura de la novedad del
pensamiento  teoldgico-econdémico-
social del Papa Francisco.

1. La Doctrina Social de la Iglesia y
la justicia social

En el Compendio de la Doctrina Social
de la Iglesia, publicado por el

Buenos Aires, marcha de los jubilados. Fotografia: Rocio Bao

Pontificio Consejo Justicia y Paz en
2004 a peticion del Papa Juan Pablo II,
encontramos la siguiente afirmacion:
“A los hombres y mujeres de nuestro
tiempo, sus compaieros de camino, la
Iglesia ofrece también su doctrina
social” (2004, n. 3. Las cursivas son
del documento). En esta afirmacion
tenemos la palabra “también” como
una forma de hacer explicito un
anadido a lo que es principal. Es decir,
reconociendo que la misién principal
de la Iglesia y de los cristianos es
anunciar la salvacion personal, el
documento parece justificar también la
importancia de las cuestiones sociales
para la Iglesia. Continuando la

Tiempo Latinoamericano » §7



Jung Mo Sung

reflexion, el documento afirma: “El
cristiano sabe que puede encontrar en
la doctrina social de la Iglesia los
principios de reflexion, los criterios de
juicio y las directrices de accion desde
las que partir para promover este
humanismo integral y solidario” (n. 7.
Las cursivas son del documento).

En este sentido, esta comprension
de la Doctrina Social de la Iglesia
Catolica (DSI) se articuld con la
nocion de “humanismo integral y
solidario” sin hacer una articulacion
explicita y directa de la relacion de
estas cuestiones sociales con la nocion
de Dios o con los conceptos teoldgicos
centrales de la fe cristiana. Es decir,
parece que la DSI trataria cuestiones
humanas y sociales, pero no estaria al
mismo nivel que las discusiones
teologicas dogmaticas, donde se
debatirian doctrinalmente cuestiones
sobre Dios y la salvacion.

Frente a esto, algunos podrian
entender  equivocadamente  que
cuestiones sociales y humanas —como
la desigualdad social, la pobreza, la
crisis ambiental y otras— no tendrian
relacion con la mision encomendada
por Dios a la Iglesia y a las
comunidades cristianas. Es decir, la
Iglesia no deberia entrar en estas
discusiones o debates sociopoliticos.
Una vision que esta bastante presente
en los sectores mas conservadores de
las iglesias cristianas.

Por otro lado, otros podrian
entender que las discusiones sobre los

problemas sociales y ambientales que
inevitablemente ocurren dentro de las
iglesias, porque vivimos en el mundo,
deberian entenderse como
pertenecientes al campo de la
ideologia. Es decir, en el terreno de las
discusiones ideologico-politicas, sin
ningun principio teoldgico o doctrinal
que las oriente.

Contra estas dos visiones erroneas,
el Compendio aclara, citando la
enciclica Sollicitudo rei socialis, del
Papa Juan Pablo II: «la doctrina social
de la Iglesia pertenece, no al campo de
la ideologia, sino al de la “teologia y
precisamente de la teologia moral™» (n.
72). Aunque esta conclusion proviene
de un documento de la Iglesia Catolica,
creo que muchos tedlogos y lideres de
otras iglesias cristianas estarian de
acuerdo con esta afirmacion, con la
unica indicacion de que en el lenguaje
protestante se utiliza mas cominmente
la expresion “teologia ética” o “ética
cristiana”.

Al dejar claro que la DSI pertenece
al campo de la teologia moral, el
documento y los grupos que siguen
esta linea de pensamiento, presuponen
al menos dos areas de la teologia: la
teologia dogmatica y la teologia moral.
La teologia dogmatica (o teologia
sistematica en un lenguaje mas
moderno-progresista) se ocupa del
“ser” de Dios y de cuestiones mas
“metafisicas”, mientras que la teologia
moral tomaria las tesis principales de
la dogmatica y las aplicaria al campo

68 * Tiempo Latinoamericano



La novedad de la critica teoldgica del capitalismo en el Papa Francisco

de las acciones y las relaciones
intersubjetivas y sociales. Y dentro de
esta teologia moral, tendriamos varias
subareas como la DSI, con su conjunto
de ensefianzas sociales, la “‘moral/ética
sexual” y la bioética.

En esta estructura del edificio
teolégico se tratan  cuestiones
econodmicas y sociales en el ambito de
la teologia moral y, por tanto, no se
discute la relacion directa entre
cuestiones econdmicas, como el
capitalismo neoliberal, y las cuestiones
dogmaticas sobre Dios. Asi, si un
cristiano quiere abordar
teologicamente el neoliberalismo y las
politicas econdmicas que “matan”,
primero tendria que abordar la nocion
de Dios y sus caracteristicas (por
ejemplo, Dios es omnipotente,
omnisciente, justo...) y luego aplicar
estos principios al campo de la
economia. Como dice Dom Wilson
Angotti en su articulo ;Qué es la
doctrina social de la Iglesia?, en el sitio
web de la Conferencia Nacional de
Obispos de Brasil: “la DSI analiza si el
modo como los seres humanos viven
unidos en sociedad es conforme a /los
principios cristianos, que apuntan al
bien de la persona y de la sociedad”
(cursiva mia). (https://shre.ink/eNrX)
Lo que quiero llamar la atencion es que
esta manera de pensar la DSI y la
relacion entre la teologia dogmatica y
la moral presupone la aceptacion de los
dogmas cristianos y los consiguientes
principios cristianos en el campo de la

economia. De este modo, la confesion
religiosa se convierte en un criterio de
aceptacion o dialogo con otros grupos
sociales o religiosos sobre cuestiones
econdmicas.

En este sentido, vale la pena
recordar que la Iglesia Catoélica, al
discutir temas econémicos y sociales
en la DSI, no aceptd el supuesto
moderno de la secularizacion, es decir,
la separacion entre lo que pertenece al
Estado, que se ocuparia de la esfera
publica, y lo que pertenece a la Iglesia
o la religion, que se ocuparia de la vida
privada y el mas alla. Podemos decir
que la Iglesia Catolica siempre ha sido
reticente ante esta vision moderna de
la  separacion  radical entre
Estado/Mercado 'y la Iglesia.
Reconocié que no tuvo ni tiene ya el
poder politico y el reconocimiento
social para imponer sus posiciones al
Estado, pero mantuvo, con la DSI, la
mision de defender la justicia en el
campo social.

2. La critica teoldgica del
capitalismo en el pensamiento del
Papa Francisco.

Es importante destacar que durante los
ultimos dos siglos la Iglesia Catélica,
junto con otras iglesias reunidas en el
Consejo Mundial de Iglesias, siempre
se ha preocupado por el tema de la
justicia social y el desarrollo social y
humano en lo que ahora llamamos el
“Sur Global”. En este contexto mas

Tiempo Latinoamericano « 69



amplio, lo que hizo el Papa Francisco
fue romper esta estructura teologica
aparentemente tradicional, que coloca
la dogmatica como superior/prioritaria
a la moral. Sin entrar en la discusion
sobre la historia de la teologia, es
importante resaltar que esta estructura
teologica parece muy tradicional, pero
es fruto del surgimiento del mundo
moderno que separa lo que es el “ser”,
el ambito de la metafisica y/o la
dogmatica, de lo que es la esfera de la
ética. Por ejemplo, Tomas de Aquino,
en su libro clasico Summa Theologica,
no separa la teologia dogmatica de la
teologia moral. Mas que eso, la parte
moral o ética es el corazon de su Suma.
Si hubiera una separacion entre la parte
dogmatica y la moral, en la obra de
Tomas de Aquino la ética ocuparia el
lugar prioritario.

Hecha esta introduccion a la DSI y
a la estructura del pensamiento
teologico hegemonico en las facultades
de teologia, volvamos al Papa
Francisco y al tema de la “economia
que mata”. Es comin que muchas
personas utilicen esta expresion como
marca de una DSI radical, ya sea en
sentido positivo o negativo. Sin
embargo, lo que quiero sefialar es que
esta declaracion del Papa Francisco no
debe entenderse como parte central de
su DSI, entendida como parte de la
teologia moral, sino como expresion de
una teologia que no separa la
dogmatica de la moral o de las
cuestiones sociales. Esto aparece mas

claramente en la expresion “la idolatria
del dinero” (EG, n. 55).

Al explicar esta expresion, el Papa
dice: «La crisis financiera que
atravesamos nos hace olvidar que en su
origen hay una profunda crisis
antropologica: ila negacion de la
primacia del ser humano! Hemos
creado nuevos idolos. La adoracion del
antiguo becerro de oro (cf. Ex 32,1-35)
ha encontrado una version nueva y
despiadada en el fetichismo del dinero
y en la dictadura de la economia sin un
rostro 'y sin  un  objetivo
verdaderamente humanoy. (Evangelii
Gaudium, 55).

En el mundo moderno, la Iglesia ha
enfrentado el ateismo —la afirmacion
de que Dios no existe— como su
principal desafio. Parecia que afirmar
que Dios existe y que Dios se encarnd
en la historia en la persona de Jesus
eran respuestas a casi todas las
preguntas y problemas teologicos y
sociales. Sin embargo, el Papa
Francisco afirma que el problema
central que debe afrontar la Iglesia no
es el ateismo, sino la idolatria. Es decir,
el culto a un Dios falso y que este error
teologico fundamental no aparece en el
campo de la metafisica o de la teologia
fundamental, sino en el de la
economia.

Esto significa que la reflexion sobre
la economia no debe reducirse al
ambito de la teologia moral, sino que
también forma parte de la dogmatica.
Con esto borra o debilita la frontera

70 - Tiempo Latinoamericano



La novedad de la critica teoldgica del capitalismo en el Papa Francisco

entre lo que es teologia moral y
dogmatica. Mas atn, afirma que el

error de crear nuevos idolos no
proviene del ambito filosofico,
religioso o teologico, sino del

econdémico y que su origen es un error
antropologico. Y para entender este
error antropologico-teoldgico, el Papa
utiliza también las ciencias sociales,
como la teoria del fetichismo del
dinero.

.Y en qué consiste este error? La
“orientacion antropologica que reduce
al ser humano a una sola de sus
necesidades: el consumo” (Evangelii
Gaudium, 55). Es decir, el capitalismo
neoliberal con su cultura del consumo,
el consumismo como sentido ultimo de
la vida, reduce la nocion de ser
humano a un ser que debe ser medido,
calculado, segin su capacidad de
consumir egoistamente y sin limite.

El neoliberalismo es, en este
sentido, algo mucho mas grande que
una ideologia econdmica. Se trata de
una propuesta de civilizacion en la que
el ser humano se reduce a un individuo
de calculo y de realizacion de la
voluntad de poder, es decir, de atacar o
negar a otras personas que entran en
conflicto con su deseo de poder, ya sea
politico o econémico. Lo cual significa
que, para los neoliberales y sus aliados
autoritarios y supremacistas, los seres
humanos no son seres con dignidad ni
derechos fundamentales. Por eso estan
tan en contra de la nocion de derechos
humanos (que incluyen los derechos

civiles, politicos y sociales).

En esta antropologia teoldgica
1dolatra, el neoliberalismo transforma
el sistema de mercado “libre” (libre de
intervenciones y regulaciones del
Estado y de la sociedad organizada) en
un ser “divinizado”. Es decir, un dios-
idolo que sacrifica todo, especialmente
a los pobres y al medio ambiente, en
nombre de su deseo ilimitado de
acumular-consumir-destruir.  Como
decia el Papa: «En este sistema [...]
cualquier realidad fragil, como el
medio ambiente, queda indefensa ante
los intereses del mercado divinizado,
convertido en regla absoluta»
(Evangelii Gaudium, 56).

3. El Dios que libera al ser humano
y la opcion por los pobres

Una clave fundamental para interpretar
el pensamiento del Papa Francisco es,
como dije arriba, la lucha contra la
idolatria: una vision erronea de quién
es Dios. La vida y las ensenanzas de
Jestis nos revelan que Dios no es un
“ser omnipotente, inmutable,
insensible al sufrimiento de la gente”,
y que exige sacrificios de vidas
humanas, sino que quiere misericordia
(Mt 9,13) y que todas las personas
tengan vida, y vida en abundancia (Jn
10,10). Los poderosos y ““sabios” crean
religiones e ideologias para manipular
el nombre de Dios para justificar y
eternizar los mas variados tipos de
esclavitud u opresion.

Tiempo Latinoamericano « 71



Jung Mo Sung

Sin embargo, las personas que
escuchan el grito de los oprimidos, que
son sensibles y compasivas, actuan.
Aunque no tengan fe cristiana ni
ningun tipo de creencia religiosa, estas
personas se sienten movidas por la
indignacion ética ante la pobreza
masiva y la injusticia, por la fuerza del
Espiritu Santo en el mundo. Porque,
como afirma el Papa Francisco, « Dios
es incontrolable, inmanejable, incluso
peligroso, por llamar al ser humano a
su plena realizacion y a la
independencia de cualquier tipo de
esclavitud » (Evangelii Gaudium, 57).
Esta afirmacion del Papa es valiente y
“ortodoxa”, porque desde la revelacion
de Yahvé a Moisés, pasando por los
profetas y llegando a Jesus y los
apostoles, Dios no nos llama a ser
cristianos o miembros de una religion,
sino a realizar la vocacion humana de
ser libres de todo tipo de esclavitud.
Empezando por liberarnos del hambre
y de otras necesidades basicas
insatisfechas. En este sentido, podemos
decir que la opcion por los pobres —es
decir, la opcion politico-ético-teologica
en favor de los derechos de los pobres
a vivir en una sociedad tan desigual
que defiende los privilegios e intereses
de los mas ricos— es una afirmacion
publica de la fe en el Dios de la Vida.

En una sociedad donde las personas
son “valoradas” en funcion de su
riqueza y capacidad de consumo, ser
cristiano significa tratar a los demas
como Dios lo hace, es decir, sin hacer

distincion entre “gentiles y judios”
(diferencias culturales y religiosas),
“hombres y mujeres” (cuestion de
género y sexualidad) y “esclavos y
libres”  (diferencias  econdémico-
sociales y de ciudadania) (cf. Gal
3,28). Es decir, reconocer la dignidad
y los derechos humanos de todas las
personas. Empezando por el derecho a
la vida de los pobres.

Y para ello, la Iglesia y las
comunidades cristianas necesitan ser

parte de las luchas por Ila
desacralizacion del mercado
neoliberal, es decir, defender el

derecho y el deber del Estado y la
sociedad civil de interferir y regular el
mercado en defensa de los derechos
sociales de todas las personas. Ademas,
para luchar contra el “espiritu del
capitalismo”, el espiritu del egoismo y
la acumulacion ilimitada, debemos
participar solidariamente en proyectos
y programas de generacion de ingresos
y desarrollo social sostenible.

Es en la afirmacion de esta fe en el
Dios de la Vida, el Dios que reconoce
y ama a todos los hombres, a través de
acciones y proyectos en defensa de la
vida de los “pequenos”, que nosotros,
seres humanos, movidos por el Espiritu
que es Santo, nos hacemos mas
humanos y mas libres.

72 » Tiempo Latinoamericano



