
� Tiempo Latinoamericano66

1 En el pensamiento teológico-social 
del Papa Francisco hay una novedad 
fundamental en relación a los 
documentos pontificios de los últimos 
60 años que no debe perderse ni 
subestimarse. Esto aparece claramente 
en la diferencia fundamental entre la 
noción de Doctrina Social de la Iglesia 
(DSI) y la de teología crítica del 
capitalismo neoliberal formulada por él 
en sus documentos y 
pronunciamientos. Es decir, no fue sólo 
un Papa que puso de relieve la 
Doctrina Social con temas sociales -
como la pobreza, la desigualdad social, 
la inmigración-, y la crisis ambiental, 
sino uno que rompió con la forma 
tradicional de tratar los temas sociales 
en su misión de evangelización. 
Introdujo en la enseñanza de la Iglesia 
católica una noción de teología y un 

método teológico distinto e innovador 
que lo llevó a criticar teológicamente 
el capitalismo de manera radical, hasta 
el punto de afirmar: «Esta economía 
mata» (Evangelii Gaudium, 53). 
     Al afirmar que esta economía mata, 
fue más allá de la discusión sobre la 
cuestión ética, el bien y el mal, en la 
economía. Hizo de la oposición entre 
vida y muerte la clave de lectura de la 
realidad social. El Papa Francisco nos 
recordó que el mandamiento 
fundamental de la tradición bíblica: 
«No matarás», establece un límite 
claro a cualquier sistema social que 
garantice el valor de la vida humana 
(Evangelii Gaudium, 53). En este 
sentido, podemos afirmar que la 
misión de la Iglesia y de todas las 
comunidades cristianas es defender la 
vida de todas las personas frente a 

1  Jung Mo Sung. Coreano de nacimiento, naturalizado brasileño, teólogo y científico religioso. 
Autor de más de 20 libros, entre ellos Neoliberalismo y Derechos Humanos: una crítica teológica 
y humanista del nuevo mito capitalista. Buenos Aires, Aurora, 2019.

La novedad de la crítica teológica del 
capitalismo en el Papa Francisco

JUNG MO SUNG 1

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 67

cualquier sistema económico-social y 
relaciones humanas que nieguen la 
vida y la dignidad de todas las 
personas.  
     Tenemos aquí una visión teológica 
de la misión de la Iglesia diferente de 
la tradicional. Así pues, el objetivo de 
este breve artículo es ofrecer una clave 
de lectura de la novedad del 
pensamiento teológico-económico-
social del Papa Francisco. 
 

1. La Doctrina Social de la Iglesia y 

la justicia social 

 
En el Compendio de la Doctrina Social 
de la Iglesia, publicado por el 

Pontificio Consejo Justicia y Paz en 
2004 a petición del Papa Juan Pablo II, 
encontramos la siguiente afirmación: 
“A los hombres y mujeres de nuestro 
tiempo, sus compañeros de camino, la 
Iglesia ofrece también su doctrina 
social” (2004, n. 3. Las cursivas son 
del documento). En esta afirmación 
tenemos la palabra “también” como 
una forma de hacer explícito un 
añadido a lo que es principal. Es decir, 
reconociendo que la misión principal 
de la Iglesia y de los cristianos es 
anunciar la salvación personal, el 
documento parece justificar también la 
importancia de las cuestiones sociales 
para la Iglesia. Continuando la 

Buenos Aires, marcha de los jubilados. Fotografía: Rocío Bao



� Tiempo Latinoamericano68

reflexión, el documento afirma: “El 
cristiano sabe que puede encontrar en 
la doctrina social de la Iglesia los 
principios de reflexión, los criterios de 
juicio y las directrices de acción desde 
las que partir para promover este 
humanismo integral y solidario” (n. 7. 
Las cursivas son del documento). 
     En este sentido, esta comprensión 
de la Doctrina Social de la Iglesia 
Católica (DSI) se articuló con la 
noción de “humanismo integral y 
solidario” sin hacer una articulación 
explícita y directa de la relación de 
estas cuestiones sociales con la noción 
de Dios o con los conceptos teológicos 
centrales de la fe cristiana. Es decir, 
parece que la DSI trataría cuestiones 
humanas y sociales, pero no estaría al 
mismo nivel que las discusiones 
teológicas dogmáticas, donde se 
debatirían doctrinalmente cuestiones 
sobre Dios y la salvación. 
     Frente a esto, algunos podrían 
entender equivocadamente que 
cuestiones sociales y humanas –como 
la desigualdad social, la pobreza, la 
crisis ambiental y otras– no tendrían 
relación con la misión encomendada 
por Dios a la Iglesia y a las 
comunidades cristianas. Es decir, la 
Iglesia no debería entrar en estas 
discusiones o debates sociopolíticos. 
Una visión que está bastante presente 
en los sectores más conservadores de 
las iglesias cristianas. 
     Por otro lado, otros podrían 
entender que las discusiones sobre los 

problemas sociales y ambientales que 
inevitablemente ocurren dentro de las 
iglesias, porque vivimos en el mundo, 
deberían entenderse como 
pertenecientes al campo de la 
ideología. Es decir, en el terreno de las 
discusiones ideológico-políticas, sin 
ningún principio teológico o doctrinal 
que las oriente.  
     Contra estas dos visiones erróneas, 
el Compendio aclara, citando la 
encíclica Sollicitudo rei socialis, del 
Papa Juan Pablo II: «la doctrina social 
de la Iglesia pertenece, no al campo de 
la ideología, sino al de la “teología y 
precisamente de la teología moral”» (n. 
72). Aunque esta conclusión proviene 
de un documento de la Iglesia Católica, 
creo que muchos teólogos y líderes de 
otras iglesias cristianas estarían de 
acuerdo con esta afirmación, con la 
única indicación de que en el lenguaje 
protestante se utiliza más comúnmente 
la expresión “teología ética” o “ética 
cristiana”. 
     Al dejar claro que la DSI pertenece 
al campo de la teología moral, el 
documento y los grupos que siguen 
esta línea de pensamiento, presuponen 
al menos dos áreas de la teología: la 
teología dogmática y la teología moral. 
La teología dogmática (o teología 
sistemática en un lenguaje más 
moderno-progresista) se ocupa del 
“ser” de Dios y de cuestiones más 
“metafísicas”, mientras que la teología 
moral tomaría las tesis principales de 
la dogmática y las aplicaría al campo 

Jung Mo Sung



Tiempo Latinoamericano � 69

de las acciones y las relaciones 
intersubjetivas y sociales. Y dentro de 
esta teología moral, tendríamos varias 
subáreas como la DSI, con su conjunto 
de enseñanzas sociales, la “moral/ética 
sexual” y la bioética. 
     En esta estructura del edificio 
teológico se tratan cuestiones 
económicas y sociales en el ámbito de 
la teología moral y, por tanto, no se 
discute la relación directa entre 
cuestiones económicas, como el 
capitalismo neoliberal, y las cuestiones 
dogmáticas sobre Dios. Así, si un 
cristiano quiere abordar 
teológicamente el neoliberalismo y las 
políticas económicas que “matan”, 
primero tendría que abordar la noción 
de Dios y sus características (por 
ejemplo, Dios es omnipotente, 
omnisciente, justo...) y luego aplicar 
estos principios al campo de la 
economía. Como dice Dom Wilson 
Angotti en su artículo ¿Qué es la 
doctrina social de la Iglesia?, en el sitio 
web de la Conferencia Nacional de 
Obispos de Brasil: “la DSI analiza si el 
modo como los seres humanos viven 
unidos en sociedad es conforme a los 
principios cristianos, que apuntan al 
bien de la persona y de la sociedad” 
(cursiva mía). (https://shre.ink/eNrX) 
Lo que quiero llamar la atención es que 
esta manera de pensar la DSI y la 
relación entre la teología dogmática y 
la moral presupone la aceptación de los 
dogmas cristianos y los consiguientes 
principios cristianos en el campo de la 

economía. De este modo, la confesión 
religiosa se convierte en un criterio de 
aceptación o diálogo con otros grupos 
sociales o religiosos sobre cuestiones 
económicas.  
     En este sentido, vale la pena 
recordar que la Iglesia Católica, al 
discutir temas económicos y sociales 
en la DSI, no aceptó el supuesto 
moderno de la secularización, es decir, 
la separación entre lo que pertenece al 
Estado, que se ocuparía de la esfera 
pública, y lo que pertenece a la Iglesia 
o la religión, que se ocuparía de la vida 
privada y el más allá. Podemos decir 
que la Iglesia Católica siempre ha sido 
reticente ante esta visión moderna de 
la separación radical entre 
Estado/Mercado y la Iglesia. 
Reconoció que no tuvo ni tiene ya el 
poder político y el reconocimiento 
social para imponer sus posiciones al 
Estado, pero mantuvo, con la DSI, la 
misión de defender la justicia en el 
campo social. 
 

2. La crítica teológica del 

capitalismo en el pensamiento del 

Papa Francisco. 

 
Es importante destacar que durante los 
últimos dos siglos la Iglesia Católica, 
junto con otras iglesias reunidas en el 
Consejo Mundial de Iglesias, siempre 
se ha preocupado por el tema de la 
justicia social y el desarrollo social y 
humano en lo que ahora llamamos el 
“Sur Global”. En este contexto más 

La novedad de la crítica teológica del capitalismo en el Papa Francisco



� Tiempo Latinoamericano70

amplio, lo que hizo el Papa Francisco 
fue romper esta estructura teológica 
aparentemente tradicional, que coloca 
la dogmática como superior/prioritaria 
a la moral. Sin entrar en la discusión 
sobre la historia de la teología, es 
importante resaltar que esta estructura 
teológica parece muy tradicional, pero 
es fruto del surgimiento del mundo 
moderno que separa lo que es el “ser”, 
el ámbito de la metafísica y/o la 
dogmática, de lo que es la esfera de la 
ética. Por ejemplo, Tomás de Aquino, 
en su libro clásico Summa Theologica, 
no separa la teología dogmática de la 
teología moral. Más que eso, la parte 
moral o ética es el corazón de su Suma. 
Si hubiera una separación entre la parte 
dogmática y la moral, en la obra de 
Tomás de Aquino la ética ocuparía el 
lugar prioritario. 
     Hecha esta introducción a la DSI y 
a la estructura del pensamiento 
teológico hegemónico en las facultades 
de teología, volvamos al Papa 
Francisco y al tema de la “economía 
que mata”. Es común que muchas 
personas utilicen esta expresión como 
marca de una DSI radical, ya sea en 
sentido positivo o negativo. Sin 
embargo, lo que quiero señalar es que 
esta declaración del Papa Francisco no 
debe entenderse como parte central de 
su DSI, entendida como parte de la 
teología moral, sino como expresión de 
una teología que no separa la 
dogmática de la moral o de las 
cuestiones sociales. Esto aparece más 

claramente en la expresión “la idolatría 
del dinero” (EG, n. 55). 
     Al explicar esta expresión, el Papa 
dice: «La crisis financiera que 
atravesamos nos hace olvidar que en su 
origen hay una profunda crisis 
antropológica: ¡la negación de la 
primacía del ser humano! Hemos 
creado nuevos ídolos. La adoración del 
antiguo becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) 
ha encontrado una versión nueva y 
despiadada en el fetichismo del dinero 
y en la dictadura de la economía sin un 
rostro y sin un objetivo 
verdaderamente humano». (Evangelii 
Gaudium, 55). 
     En el mundo moderno, la Iglesia ha 
enfrentado el ateísmo –la afirmación 
de que Dios no existe– como su 
principal desafío. Parecía que afirmar 
que Dios existe y que Dios se encarnó 
en la historia en la persona de Jesús 
eran respuestas a casi todas las 
preguntas y problemas teológicos y 
sociales. Sin embargo, el Papa 
Francisco afirma que el problema 
central que debe afrontar la Iglesia no 
es el ateísmo, sino la idolatría. Es decir, 
el culto a un Dios falso y que este error 
teológico fundamental no aparece en el 
campo de la metafísica o de la teología 
fundamental, sino en el de la 
economía.  
     Esto significa que la reflexión sobre 
la economía no debe reducirse al 
ámbito de la teología moral, sino que 
también forma parte de la dogmática. 
Con esto borra o debilita la frontera 

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 71

entre lo que es teología moral y 
dogmática. Más aún, afirma que el 
error de crear nuevos ídolos no 
proviene del ámbito filosófico, 
religioso o teológico, sino del 
económico y que su origen es un error 
antropológico. Y para entender este 
error antropológico-teológico, el Papa 
utiliza también las ciencias sociales, 
como la teoría del fetichismo del 
dinero. 
     ¿Y en qué consiste este error? La 
“orientación antropológica que reduce 
al ser humano a una sola de sus 
necesidades: el consumo” (Evangelii 
Gaudium, 55). Es decir, el capitalismo 
neoliberal con su cultura del consumo, 
el consumismo como sentido último de 
la vida, reduce la noción de ser 
humano a un ser que debe ser medido, 
calculado, según su capacidad de 
consumir egoístamente y sin límite. 
     El neoliberalismo es, en este 
sentido, algo mucho más grande que 
una ideología económica. Se trata de 
una propuesta de civilización en la que 
el ser humano se reduce a un individuo 
de cálculo y de realización de la 
voluntad de poder, es decir, de atacar o 
negar a otras personas que entran en 
conflicto con su deseo de poder, ya sea 
político o económico. Lo cual significa 
que, para los neoliberales y sus aliados 
autoritarios y supremacistas, los seres 
humanos no son seres con dignidad ni 
derechos fundamentales. Por eso están 
tan en contra de la noción de derechos 
humanos (que incluyen los derechos 

civiles, políticos y sociales). 
     En esta antropología teológica 
idólatra, el neoliberalismo transforma 
el sistema de mercado “libre” (libre de 
intervenciones y regulaciones del 
Estado y de la sociedad organizada) en 
un ser “divinizado”. Es decir, un dios-
ídolo que sacrifica todo, especialmente 
a los pobres y al medio ambiente, en 
nombre de su deseo ilimitado de 
acumular-consumir-destruir. Como 
decía el Papa: «En este sistema [...] 
cualquier realidad frágil, como el 
medio ambiente, queda indefensa ante 
los intereses del mercado divinizado, 
convertido en regla absoluta» 
(Evangelii Gaudium, 56). 
 

3. El Dios que libera al ser humano 

y la opción por los pobres 

 
Una clave fundamental para interpretar 
el pensamiento del Papa Francisco es, 
como dije arriba, la lucha contra la 
idolatría: una visión errónea de quién 
es Dios. La vida y las enseñanzas de 
Jesús nos revelan que Dios no es un 
“ser omnipotente, inmutable, 
insensible al sufrimiento de la gente”, 
y que exige sacrificios de vidas 
humanas, sino que quiere misericordia 
(Mt 9,13) y que todas las personas 
tengan vida, y vida en abundancia (Jn 
10,10). Los poderosos y “sabios” crean 
religiones e ideologías para manipular 
el nombre de Dios para justificar y 
eternizar los más variados tipos de 
esclavitud u opresión. 

La novedad de la crítica teológica del capitalismo en el Papa Francisco



� Tiempo Latinoamericano72

     Sin embargo, las personas que 
escuchan el grito de los oprimidos, que 
son sensibles y compasivas, actúan. 
Aunque no tengan fe cristiana ni 
ningún tipo de creencia religiosa, estas 
personas se sienten movidas por la 
indignación ética ante la pobreza 
masiva y la injusticia, por la fuerza del 
Espíritu Santo en el mundo. Porque, 
como afirma el Papa Francisco, « Dios 
es incontrolable, inmanejable, incluso 
peligroso, por llamar al ser humano a 
su plena realización y a la 
independencia de cualquier tipo de 
esclavitud » (Evangelii Gaudium, 57). 
Esta afirmación del Papa es valiente y 
“ortodoxa”, porque desde la revelación 
de Yahvé a Moisés, pasando por los 
profetas y llegando a Jesús y los 
apóstoles, Dios no nos llama a ser 
cristianos o miembros de una religión, 
sino a realizar la vocación humana de 
ser libres de todo tipo de esclavitud. 
Empezando por liberarnos del hambre 
y de otras necesidades básicas 
insatisfechas. En este sentido, podemos 
decir que la opción por los pobres –es 
decir, la opción político-ético-teológica 
en favor de los derechos de los pobres 
a vivir en una sociedad tan desigual 
que defiende los privilegios e intereses 
de los más ricos– es una afirmación 
pública de la fe en el Dios de la Vida. 
     En una sociedad donde las personas 
son “valoradas” en función de su 
riqueza y capacidad de consumo, ser 
cristiano significa tratar a los demás 
como Dios lo hace, es decir, sin hacer 

distinción entre “gentiles y judíos” 
(diferencias culturales y religiosas), 
“hombres y mujeres” (cuestión de 
género y sexualidad) y “esclavos y 
libres” (diferencias económico-
sociales y de ciudadanía) (cf. Gál 
3,28). Es decir, reconocer la dignidad 
y los derechos humanos de todas las 
personas. Empezando por el derecho a 
la vida de los pobres. 
     Y para ello, la Iglesia y las 
comunidades cristianas necesitan ser 
parte de las luchas por la 
desacralización del mercado 
neoliberal, es decir, defender el 
derecho y el deber del Estado y la 
sociedad civil de interferir y regular el 
mercado en defensa de los derechos 
sociales de todas las personas. Además, 
para luchar contra el “espíritu del 
capitalismo”, el espíritu del egoísmo y 
la acumulación ilimitada, debemos 
participar solidariamente en proyectos 
y programas de generación de ingresos 
y desarrollo social sostenible. 
     Es en la afirmación de esta fe en el 
Dios de la Vida, el Dios que reconoce 
y ama a todos los hombres, a través de 
acciones y proyectos en defensa de la 
vida de los “pequeños”, que nosotros, 
seres humanos, movidos por el Espíritu 
que es Santo, nos hacemos más 
humanos y más libres.  

Jung Mo Sung


