
54 � Tiempo Latinoamericano

DOSSIER

Presentación

Los pobres, el proyecto de liberación  

y el Papa Francisco

Días posteriores al fallecimiento del Papa Francisco, el teólogo brasileño Leonardo 
Boff afirmó que “El Papa Francisco no es solo un nombre sino un proyecto de Iglesia 

y de mundo”1. Y agregó: “La elección del nombre Francisco, sin antecedentes, no es for-
tuita. Francisco de Asís representa otro proyecto de Iglesia cuya centralidad reside en el 
Jesús histórico, pobre, amigo de los despreciados y humillados, como los leprosos, con 
los cuales fue a vivir. Pues esta es la perspectiva asumida por Bergoglio al ser elegido 
Papa. Quiere una Iglesia pobre para los pobres”. Otro proyecto de Iglesia y otro proyecto 
de mundo. Y otro proyecto de mundo supone revisar los proyectos de Iglesia que están 
en tensión desde hace siglos, pero mucho más desde el Concilio Vaticano II hasta nues-
tros días. Desde “una” identidad cristiana (no “la” identidad),  comunitaria y no sacrificial, 
se enfatiza que el mundo está en la Iglesia; no a la inversa como suele pensarse desde 
esquemas imperiales y colonizadores; es decir: la Iglesia “en” el mundo. Y el mundo, es 
el lugar donde las y los pobres, explotados y oprimidos luchan contra las estructuras 
(instituciones, estados, mercado, etc.) que empobrecen, explotan y oprimen. Además 
de destruir sistemáticamente la base de sustentación de la vida humana: la naturaleza, 
el medio ambiente. Ese mundo no está fuera de las instituciones, está dentro, funciona 
desde dentro de éstas. Ese mundo está también “en” la Iglesia. Como alguna vez afirmó 
algún teólogo, la Iglesia no es un centro autónomo de salvación. Hoy es posible encontrar 
católicos cantando “Juntos como hermanos…” y, a la vez, exigiendo el recorte de planes 
sociales para los pobres. Esa autonomía, justificada por cierta teología, no es real; a lo 
1  Disponible en: https://leonardoboff.org/2025/04/25/el-papa-francisco-no-es-solo-un-
nombre-sino-un-proyecto-de-iglesia-y-de-mundo/ 



Tiempo Latinoamericano � 55

sumo lo puede ser ideológicamente. Por eso adquiere relevancia la afirmación de Boff: 
Francisco como representante de un proyecto de iglesia y un proyecto de mundo. Esa 
caracterización nos ayuda a explicar el lugar que tuvo la persona y el liderazgo de Fran-
cisco en nuestra revista. Al principio, su pontificado suscitó más preguntas y sospechas, 
fundadas por cierto, pero que deberán ser releídas desde el contexto contemporáneo, 
donde se han radicalizado las guerras contra los pobres (las guerras con bombas que 
caen del cielo o las guerras con políticas que descartan, excluyen, explotan, reprimen, 
matan en nombre de la ley). Por ejemplo, en nuestro número 95 de abril de 2013, el 
padre Velasco afirmaba sobre Francisco y su acercamiento a los pobres: “Sin embargo, 
lo que habrá que ver es desde dónde se da esa opción y acercamiento; si sólo desde lo 
pastoral asistencial o si también esa opción favorece la participación y acompañamiento 
por parte de la Iglesia a los movimientos que empoderan a los pobres y los tienen como 
protagonistas a ellos: movimientos sociales y políticos que trabajan por la justicia social. 
Temo que esta segunda perspectiva no sea precisamente la privilegiada durante su pon-
tificado” (“Algunas respuestas provisorias sobre el Papa Francisco”). Nuestro equipo del 
CTL también hizo sus reflexiones, donde distinguía a varios “Franciscos”, para terminar 
refiriéndose a “Francisco Bergoglio” (“Cultura, Religión y Política: Reflexiones en Equipo”, 
en Revista TL, n° 97, mayo 2014). Leonardo Boff fue más optimista en su oportunidad, 
pero su optimismo se centraba en la restauración de la Iglesia, como la llevada a cabo 
por Francisco de Asís luego de escuchar al Crucifijo de la capilla de San Damián (“El Papa 



� Tiempo Latinoamericano56

Francisco, llamado a restaurar la Iglesia”, 2013).2 Corrió mucha agua luego de ambos ar-
tículos. El mundo cambió. Recrudeció la concentración de riqueza y la producción de po-
bres; mucho más con la pandemia. Reapareció con mayor aceptación social el 
autoritarismo fascista, producto también de las debilidades de las democracias realmente 
existentes. Las guerras de mercado adquirieron nuevas formas y se reubicaron en otras 
geografías con más intensidad. Por eso, aquellas lecturas un tanto “desconfiadas” tenían 
su razón de ser. En los últimos tiempos, el mundo se corrió mucho más a la derecha, y 
cualquier palabra con peso político y social relevante que criticara este giro, iba a tener 
un impacto importantísimo. Por supuesto que se puede problematizar el carácter práctico, 
teórico e ideológico de esas críticas. Pero no había (¿las hay hoy?) muchas voces inter-
peladoras al sistema de organización social actual. Por eso dedicamos el Dossier de este 
número a Francisco en tanto referente “histórico” (no sagrado) de un proyecto de iglesia 
y de mundo, o de otro mundo en otra iglesia. 
 

Luis M. (Vitín) Baronetto, en un artículo escrito en 2016, describe los vínculos 
entre Mons. Angelelli y Francisco, que trascendieron lo personal y alcanzaron a convertirse 
en posicionamientos críticos, en distintas épocas, ante la propia institución católica y 
ante las realidades “del mundo”. Baronetto afirma: “Aunque el jesuita Bergoglio, luego 
Cardenal, no se haya destacado por irrupciones mediáticas de fuerte contenido social 
desde su estilo de silencioso acompañamiento, el Papa Francisco viene mostrando un 
perfil dinámico, incisivo y cuestionador de los males que azotan especialmente a los más 
pobres”. 
 

El teólogo brasileño Jung Mo Sung expone la novedad teológica que irrumpe 
con Francisco. Aquella que pone en cuestión la supuesta superioridad de la teología dog-
mática con respecto a la Doctrina social de la Iglesia (DSI). Tal esquema jerárquico sirve 
aún de fundamento para la reproducción del clericalismo, por un lado, y la superioridad 
del dogma por sobre la praxis evangélica por los pobres y contra la idolatría del mercado 
y del dinero. A esto, Jung llama “la crítica teológica del capitalismo” en el pensamiento 
de Francisco. Crítica que tiene antecedentes en corrientes de la teología de la liberación 
latinoamericana de los años 80 del siglo pasado (Cf. Hinkelammert y Assmann). 
 

2  Disponible en: https://leonardoboff.org/2013/03/14/el-papa-franciscollamado-a-restaurar-
la-iglesia/ 

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 57

Fortunato Mallimaci ensaya una interpretación sociológica del papado de 
Francisco, a partir de una hipótesis que viene investigando desde hace tiempo. Se trata 
de la presencia de un catolicismo integral, cuyo proyecto es precisamente catolizar el 
mundo con los valores del cristianismo católico. Y el catolicismo integral de Francisco, 
que no es lo mismo que el integrismo católico, estaría dado en la necesidad de “abrir 
más que de cerrar puertas y condenar, como habían hecho los dos papas anteriores. 
Desde el primer día los gestos de Francisco fueron de humildad, de austeridad, de evitar 
signos de ostentación. Francisco continúa, por un lado, el legado de los anteriores papas; 
por otro incorpora un catolicismo plebeyo y popular de continuidades, sufrimientos y 
rupturas como es el latinoamericano y argentino”. 
 

El filósofo salvadoreño Carlos Molina Velásquez analiza lo que queda de la 
tradición liberacionista, en la que el mártir Mons. Romero fue una referencia importante 
para El Salvador y América Latina. No es menor esa pregunta, atendiendo a la situación 
actual que vive ese país con las violaciones sistemáticas a los derechos humanos bajo el 
gobierno del fascista Bukele. Y además, atendiendo a la imposición de una espiritualidad 
de la obediencia tanto en movimiento sociales, eclesiales y políticos. Frente a esto, Carlos 
afirma: “Hay esperanza en acciones como la movilización de la jerarquía eclesial y miles 
de salvadoreños que comenzaron a movilizarse para recoger firmas y exigir la derogación 
de una ley que apoyaría el ejercicio de la minería en nuestro país, algo que Bukele ha 
interpretado como un desafío personal. Sin duda, dicha movilización contó con un gran 
factor de inspiración en la guía espiritual del papa Francisco, quien según Franz Hinke-
lammert afirmó dentro de la Iglesia el compromiso con la primacía de la vida humana 
por encima de cualquier tipo de ley”. Y culmina: “debemos cultivar una espiritualidad 
de la desobediencia. Y no tenemos que buscar mucho para encontrar nuestra legítima 
fuente de inspiración en el que, a mi modo de ver, es el imperativo categórico de Mon-
señor Romero: estamos obligados a desobedecer cualquier orden que vaya en contra 
de la ley de Dios. Pero, aclaremos: esta “ley de Dios” no es la de un Dios-Amo ni la de un 
Dios-Déspota, sino la de aquel Dios que, como señalaba Hinkelammert, se hizo ser hu-
mano”.  
 

Ofrecemos estas reflexiones, que no agotan las posibilidades de abordar el le-
gado de Francisco desde distintas perspectivas: socio-económicas, bíblico-teológicas, po-
lítico-ideológicas, histórico-culturales. El desafío queda abierto.


