
Tiempo Latinoamericano � 41

1 2 
Reflexiones acerca del tratamiento que 
del tema se hace en la obra La verdad 
los hará libres. 
 
La obra de investigación sobre la Igle-
sia católica en las décadas del ’60 y 
’70, La verdad los hará libres, consti-
tuye una iniciativa inédita en Argentina 
que, impulsada por la Conferencia 
Episcopal, busca reflexionar sobre el 
rol de la Iglesia católica en la segunda 
mitad del siglo XX. Fue publicada en 
tres tomos y evidencia una enorme 
tarea de sistematización e indagación 
documental poniendo a disposición, 
por primera vez, fuentes y archivos 
eclesiásticos de Argentina y del Estado 
Vaticano que permiten, calibrar en al-
gunos casos y avanzar en otros, sobre 
problemas de investigación que cien-

tistas sociales vienen transitando hace 
tiempo. 
     En esta contribución, nos interesa 
focalizar el análisis en el tomo 1, y re-
cuperar las reflexiones y algunas de las 
respuestas que La verdad los hará li-
bres ofrece en torno al interrogante por 
los vínculos entre los sacerdotes y la 
violencia política entre las décadas de 
1960 y 1970. Se trata de una pregunta 
compleja que a lo largo de estos años 
se convirtió en un tema sensible de in-
dagación, incluso para los propios ac-
tores eclesiásticos. Nos interesa 
repensar algunas cuestiones vinculadas 
a los vínculos entre los sacerdotes y las 
organizaciones armadas, centrándonos 
en el Movimiento de Sacerdotes para 
el Tercer Mundo (MSTM). El análisis 
de La verdad los hará libre sirve como 

1  La obra La verdad los hará libres se compone de tres tomos. Aquí solamente nos centraremos 
en el primero de ellos y sumamos una pequeña mención del tomo 3. Una versión extendida de 
este texto se publicó en la sección Coloquios de la Revista Nuevo Mundo Mundos Nuevos: “La 
Iglesia y la violencia en la Argentina (1966-1983)”, coordinado por Valentina Ayrolo y María Elena 
Barral. Véase:  https://journals.openedition.org/nuevomundo/98809
2  Lucía Santos Lepera, historiadora (Universidad Nacional de Tucumán- CONICET). Lucas Bil-
bao, historiador (Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires- CONICET).

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria 
en la Argentina de los años ´70 1

LUCÍA SANTOS LEPERA Y LUCAS BILBAO 2 



42 � Tiempo Latinoamericano

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao

punto de partida para plantear las múl-
tiples dimensiones e interrogantes que 
rodean este tema y que nos interpela 
como historiadores de la Iglesia y el 
catolicismo en el siglo XX.  
 
Interpretaciones sobre la violencia 

en el tomo 1 de La verdad los hará li-

bres 
La propuesta novedosa que acercó La 
verdad los hará libres en sus tres 
tomos parte de una definición expre-
sada en el título y es pensar la actua-
ción de la Iglesia en su sentido más 
amplio -incluyendo sus instituciones, 
los obispos, el clero, religiosas y reli-
giosos, laicos, entre otros- en el con-
texto de la espiral de violencia. No 
ahondaremos aquí en la pertinencia o 
no de las periodizaciones y cronologías 
escogidas para los distintos abordajes, 
más bien retomaremos ese esquema  
     La pregunta por los vínculos de la 
Iglesia católica y la violencia política 
en la Argentina de las décadas de 1960 
y 1970 es el eje que vertebra la obra. 
Se trata de un interrogante complejo, 
que presenta distintas aristas en un 
libro elaborado a partir de las miradas 
de diversos autores. En este marco, se 
reconocen las dificultades para lograr 
una versión de síntesis, a lo que se 
suma la variada y profusa documenta-
ción a la que las/os investigadoras/es 
accedieron. En distintos pasajes, la vio-
lencia se convierte en el marco en el 
que la Iglesia actuó: “la violencia es-

tructural, armada y represiva estaba 
presente en el país como un telón de 
fondo de la vida cotidiana”. Como un 
fenómeno “precipitado” entre los cató-
licos, estos aparecieron “envueltos” 
por ella, “sea que la padecieran, que la 
aplicaran, que la permitieran, que la 
denunciaran o que, simplemente la sos-
layaran” (p. 391). 
     La asamblea del Episcopado latino-
americano reunida en Medellín en 
1968 fue un punto de inflexión en los 
debates eclesiásticos sobre el ejercicio 
de la violencia. En distintos capítulos 
se recuperan las reflexiones sobre su 
legitimidad y el planteo conocido de 
las “dos violencias”: una denominada 
“institucional” por su carácter perma-
nente y sufrida por las víctimas de la 
injusticia y otra, vinculada a los grupos 
revolucionarios que la elegían como 
forma de resistencia a la opresión.  
     En varios de los capítulos del tomo 
1 de La verdad los hará libres se pone 
el énfasis en la impronta condenatoria 
de la violencia que asumieron los men-
sajes de la iglesia latinoamericana en 
Medellín y que, no obstante el “com-
promiso activo por la paz” asumido en 
la asamblea, “hubo católicos que toma-
ron el camino de la violencia revolu-
cionaria” (p.116). Esta constituye una 
de las interpretaciones posibles sobre 
el posicionamiento asumido por la 
Iglesia en ese contexto que, sin em-
bargo, deja pendiente el análisis de 
aristas clave como las distintas recep-



Tiempo Latinoamericano � 43

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria

ciones de esos mensajes, qué sentidos 
se les atribuyeron y qué acciones habi-
litaron entre los sectores eclesiásti-
cos. En ese sentido, el vínculo entre la 
Iglesia y la violencia en América La-
tina a partir de la asamblea de Medellín 
es interpretado como un fenómeno ho-
mogéneo entre finales de la década de 
1960 y 1970, en el que es posible reco-
nocer un juicio moral sobre esa com-
pleja relación.  
     En distintos pasajes, el ejercicio de 
la violencia aparece como una “tenta-
ción” para generar cambios en un con-
texto de injusticia y pobreza en 
América Latina (p. 297). La hipótesis 
de la “tentación” es una forma de ex-
plicar la opción por la violencia revo-
lucionaria por parte de laicos y 
sacerdotes, de ese modo no se trataba 
de una elección interpretada como le-
gítima o de un lenguaje de la época, 
sino de un fenómeno al que “sucum-
bieron” y del que no pudieron escapar 
(pp. 299-300).3 Es decir, la violencia 
fue una respuesta a la que recurrieron 
los actores católicos frente a las “gra-
ves injusticias”, a pesar de que la Igle-

sia –y en especial las encíclicas papales 
como Populorum Progressio– habría 
dejado claro que esta no era una solu-
ción “evangélica ni cristiana” (p. 300).      
     En suma, si bien el abordaje de este 
problema presenta diferencias en cada 
capítulo, subyace a lo largo del análisis 
una fuerte impronta moral que refleja 
un posicionamiento desde el presente, 
centrado en la condena y en el señala-
miento de la opción por la violencia 
como un “desvío” de los católicos. Esa 
opción es juzgada en términos contra-
puestos a conductas orientadas por 
principios como la verdad, el amor, la 
justicia -organizadores de la vida so-
cial-. Esto se ilustra también, por ejem-
plo, con el modo en que se interpreta 
la convivencia de dos grupos dentro 
del MSTM: uno que defendía “una 
eclesiología animada por los obispos, 
y la valoración de la fe de nuestro pue-
blo y el reconocimiento de ser él el su-
jeto político de la sociedad” y otro que 
“no aceptaba la guía de la misión epis-
copal y adherían a una opción política 
partidaria por el peronismo o el socia-
lismo, sin descartar la acción violenta 

3   Si bien hay una marca de época, y la idea de “la juventud tentada a la utilización de la violencia” 
fue usualmente utilizada por los contemporáneos, posteriormente la fórmula sustentó parte de las 
explicaciones del proceso incluso en las voces del Episcopado. Escribía el obispo Justo Laguna: 
“tendríamos que recordar figuras que se perdieron totalmente, como Camilo Torres, quien creía 
que el Evangelio era la lucha por la justicia, pero la lucha armada sin un claro discernimiento de 
lo que la teología moral moderna nos enseña acerca de la violencia. [...] El ejemplo de Helder Cá-
mara es lo contrario [...] Es decir, no todos cayeron en la tentación de la violencia tan fuerte en 
Latinoamérica”, Laguna, Justo, Luces y sombras de la Iglesia que amo, Buenos Aires, Sudameri-
cana, 1996, p. 40-41. En un fragmento de su testimonio en el tomo 1 de La Verdad los hará libres, 
el obispo Jorge Casaretto señala: “Desde la Iglesia diocesana [de San Isidro] veíamos claramente 
cómo tantos jóvenes con principios cristianos eran tentados a tomar el camino de la confrontación 
y la violencia”, p. 705, (los destacados nos pertenecen).



44 � Tiempo Latinoamericano

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao

en el camino de liberación del pueblo” 
(p. 303).  
     En esa dirección, el obispo Jorge 
Casaretto expresa en su testimonio:  

“Quienes tentaban [a los jóvenes] 
iban preparando el terreno predi-
cando sobre la necesidad de incluir, 
si fuera necesario, la violencia para 
instaurar la justicia. [...] Recuerdo 
muy bien que, a partir de mis plan-
teos drásticos de abandonar la posi-
bilidad de la violencia, muchos 
jóvenes dejaron de verme. Busca-
ron acompañamiento en otros sa-
cerdotes más condescendientes con 
el camino que iban recorriendo” 
(pp. 705-706). 

 
     Tales ideas se emparentan con rela-
tos de otros actores eclesiásticos y con 
reflexiones y declaraciones que provie-
nen del campo confesional. En el tomo 
3 de La verdad los hará libres varios 
testimonios que analizan el contenido 
del tomo 1 y retoman algunas de estas 
consideraciones, recurren a la imagen 
de los sacerdotes como instigadores 
del accionar violento de las juventudes, 
y en consecuencia, responsables de 
“tergiversar el mensaje evangélico” y 
provocar un daño irreparable a “la mi-
sión de la Iglesia”. En este sentido, uno 
de los testimonios publicados, refle-
xiona:  
 

“En el clero hubo un notorio vicio 
de temporalismo [...] que arrastró a 

una pérdida de sentido sobrenatural 
en la pastoral con grave daño a la 
vida cristiana [...] Hay aquí una res-
ponsabilidad [...] unas conductas 
superficiales, imprudentes, irrefle-
xivas e incluso fanáticas y también 
graves desde el punto de vista 
moral [...]. En demasiadas ocasio-
nes esa mala praxis del clero pro-
dujo resultados catastróficos” 
(tomo 3, p. 513).  

 
     La reproducción de estas interpre-
taciones además de restar agencia po-
lítica a los actores eclesiásticos, no 
reconocen las deliberaciones, contra-
dicciones y opciones que modelaron 
sus trayectorias zigzagueantes, al tra-
mitar los dilemas en torno a la violen-
cia revolucionaria de formas muy 
diversas. Estas perspectivas sugieren 
más bien que aquellos sacerdotes, reli-
giosas y religiosos o laicas y laicos que 
asumieron un compromiso explícito en 
el amplio campo de la política –y que 
ello implicó también vínculos diversos 
con las organizaciones revolucionarias 
y/o la violencia armada–, quedaron por 
fuera de la Iglesia, debido a que sus ac-
ciones no representaron a la institución 
en tanto “sujeto y objeto de fe”. Estas 
matrices interpretativas presentes en el 
tomo 1 nos remiten directamente a los 
posicionamientos que la institución 
eclesiástica asume frente a su propia 
historia y cómo tramita y resuelve las 
tensiones que la atraviesan. Las repre-



Tiempo Latinoamericano � 45

sentaciones y acciones que la Iglesia, 
y particularmente el MSTM, tuvieron 
en relación a lo que consideraron “el 
ejercicio legítimo de la violencia polí-
tica como instrumento de la lucha re-
volucionaria”, abre un abanico de 
posibilidades para ser indagado si se 
abandonan algunas premisas esencia-
listas.  
     El capítulo 9 del tomo 1 con análisis 
más profundos, aborda varias de las 
cuestiones que planteamos como nece-
sarias para comprender los actores y el 
período. Allí se señala también -to-
mando las contribuciones pioneras de 
José Pablo Martín al respecto- que para 
el estudio de estos temas es necesario 
contemplar los acontecimientos y las 
actitudes personales y grupales que se 
suscitaron en el Movimiento. De allí 
que los mismos autores marcan que los 
análisis giraron en torno al proceso so-
cial y cultural antes que a los aspectos 
biográficos y reconocen también que 
para comprender la actuación sacerdo-
tal en relación a la violencia política, 
es necesario tener presente la praxis re-
ligiosa -y política- de los mismos (for-
mas de cooperación o reacción), su 
vínculo con las instituciones circun-
dantes y las relaciones interpersonales, 
entre otras cuestiones (pp. 548-550). 
     Desde el campo disciplinar de la 
historia, consideramos que para com-
plejizar el tratamiento de esta proble-
mática, un camino posible es el de 
sumar análisis que recuperen trayecto-

rias sacerdotales capaces de evidenciar 
matices respecto a los debates y opcio-
nes en torno a la violencia. Estas sirven 
también como puntos y contrapuntos- 
de observación para conocer los alcan-
ces y rasgos que adquirió la participa-
ción de integrantes del Movimiento 
sacerdotal en organizaciones político-
militares. Desistir, por ejemplo, en la 
utilización de esquemas que sintetizan 
el compromiso de los sacerdotes con 
las organizaciones revolucionarias a 
través de ejemplos modélicos como los 
del cura guerrillero colombiano Ca-
milo Torres muerto en un combate con-
tra el ejército en 1966, o del religioso 
asuncionista argentino, Jorge Adur, de-
venido en capellán oficial de Montone-
ros sobre finales de la década de 1970, 
permite acercarnos al problema de la 
violencia tomando distancia de consi-
deraciones morales e incorporando la 
complejidad de las diversas trayecto-
rias sacerdotales. Es decir, miradas que 
contemplen experiencias situadas, ana-
licen distintos escenarios, tengan en 
cuenta las redes de sociabilidad sobre 
las que los sacerdotes desarrollaron sus 
tareas religiosas, sociales y/o militan-
tes y ponderen los vínculos con la au-
toridad eclesiástica inmediata, entre 
otras variables.  

 
Repensar los vínculos entre sacerdo-

tes y violencia a partir de experien-

cias situadas 

Tomando el variado abanico de expe-

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria



46 � Tiempo Latinoamericano

riencias del MSTM en relación a la 
lucha armada, es posible afirmar que 
hubo distintos modos de 
comprender la violencia, 
y ello determinó diversos 
acercamientos y compro-
misos. La diversidad se 
comprende si ponemos 
de relieve los escenarios 
y las tramas de sociabili-
dad en los que los sacer-
dotes estuvieron insertos, 
el posicionamiento e in-
jerencia que alcanzó la 
autoridad eclesiástica, el grado de in-
fluencia que tuvieron las organizacio-

nes revolucionarias en esos espacios, 
entre otras cuestiones. En este sentido, 

por ejemplo, hubo algu-
nos sacerdotes que mani-
festaron un 
posicionamiento favora-
ble a la lucha armada a 
partir de la formulación 
de categorías analíticas y 
posicionamientos inte-
lectuales. Otros compar-
tieron un trabajo pastoral 
y político con grupos de 
jóvenes militantes, mu-

chos de ellos insertos en organizacio-
nes armadas. De este modo, 

Las representaciones y  
acciones que la Iglesia, y  

particularmente el MSTM,  
tuvieron en relación a lo que 

consideraron “el ejercicio  
legítimo de la violencia  

política como instrumento de 
la lucha revolucionaria”, abre 
un abanico de posibilidades 

para ser indagado si se  
abandonan algunas premisas  

esencialistas.

Revista ASÍ,  
número 788,  
Julio de 1971.



Tiempo Latinoamericano � 47

confluyeron en algunos aspectos orga-
nizativos, logísticos o de acompaña-
miento en la tarea formativa e 
intelectual de los jóvenes. Y otros di-
rectamente se insertaron como militan-
tes políticos dentro de esas 
organizaciones, sin que ello implique 
un abandono o tracción de sus funcio-
nes pastorales y religiosas al interior de 
las mismas. 
     Los primeros escritos de Rolando 
Concatti, sacerdote de la regional Men-
doza y de notoria influencia intelectual 
al interior del MSTM, dejan entrever 
una concepción de la violencia en tanto 
instrumento. El concepto de revolución 
–influenciado por los acontecimientos 
europeos de finales de la década del 
60–, le permite explicar que ésta no 
sólo tiene que provocar una transfor-
mación en las estructuras sociales y po-
líticas, sino también al interior de las 
subjetividades: la revolución tiene que 
servirle al cristiano para cuestionar la 
fe y a partir de allí renovar y actualizar 
sus opciones fundamentales, dirá Con-
catti. En su reconocido trabajo Nuestra 
opción por el Peronismo, publicado en 
1971 con el sello del Movimiento -y 
desde una perspectiva totalmente secu-
lar-, Concatti va más allá de las postu-
ras iniciales, al incluir en sus 
reflexiones dentro de los nuevos facto-
res del peronismo a las formaciones es-
peciales y los grupos armados. Allí 
señala que es necesario discutir con se-
riedad el lugar de los mismos dentro 

del peronismo y la propia sociedad. Es 
decir, aparece una legitimación de la 
violencia armada como un elemento 
ineludible en el debate político que los 
STM están teniendo en ese contexto. 
El conflicto latente que los curas reno-
vadores mendocinos mantuvieron con 
el obispado desde 1964 y la relativa au-
tonomía que ganaron tras esa pulseada, 
el acompañamiento de otros sacerdotes 
cercanos que tuvo Concatti, el trabajo 
intelectual y el vínculo directo con el 
peronismo de base, entre otras cuestio-
nes, permiten comprender una de las 
formas que asumió el debate y la op-
ción de la lucha armada al interior del 
MSTM. 
     Por otro lado, la experiencia del sa-
cerdote de la diócesis de Reconquista, 
Rafael Iacuzzi, revela otras aristas res-
pecto de lo que venimos sosteniendo. 
En este caso, su acompañamiento pas-
toral a los trabajadores rurales del norte 
santafesino –fundamentalmente hache-
ros–, sumado a los vínculos políticos 
que fue tejiendo a partir de la creciente 
conflictividad de esos años, lo ubicaron 
en un lugar central de la conformación 
de las Fuerzas Armadas Peronistas del 
grupo Reconquista, posteriormente in-
tegradas a Montoneros. El sacerdote 
Iacuzzi tuvo un papel activo en la de-
nuncia de las condiciones materiales de 
los pobladores del lugar. Asentado en 
el pueblo de Villa Ana, pero con un 
amplio trabajo en otros aledaños, fue 
una figura destacada en la oposición a 

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria



48 � Tiempo Latinoamericano

la dictadura de la autodenominada Re-
volución Argentina. En las diversas en-
trevistas que dio a la prensa e incluso 
en algunos escritos difundidos en el 
Boletín Enlace del MSTM, es posible 
encontrar una concepción de la violen-
cia supeditada a la idea de compro-
miso. Según Iacuzzi, la violencia era 
“el sistema que necesita de las armas 
para mantenerse”. Pero la violencia 
también estaba “en el monte, en las 
criaturas desnutridas, en los hombres 
que trabajan de sol a sol, en la falta de 
posibilidades para enfrentar el ma-
ñana”, de allí que no habría otro reme-
dio que “comprometerse con los que 
más sufren y enfrentarla con otro tipo 
de fuerzas”. En ese contexto, el sacer-
dote reclamaba para el resto de los re-
ligiosos asumir un compromiso cada 
vez mayor “en la actitud revoluciona-
ria: una búsqueda real en el cambio de 
estructuras”. Iacuzzi sufrió distintas ac-
ciones represivas en 1969 y 1972. En 
marzo de 1976 fue detenido y alojado 
en las cárceles de Villa Devoto y La 
Plata hasta que obtuvo la libertad en 
1977 y se exilió en Europa. Una vez 
allí, dejó el ministerio y participó de la 
creación del Partido Peronista Monto-
nero. La experiencia de Iacuzzi repre-
senta otro modo de comprender cómo 
la violencia revolucionaria fue asumida 
por los sacerdotes. En este caso, hizo 
uso de la “libertad de acción” respecto 
a la violencia armada que tanto había 
discutido el Movimiento y asumió un 

compromiso explícito en el montaje y 
puesta en marcha de una organización 
revolucionaria. Sin embargo, esto no 
implicó el involucramiento de otros sa-
cerdotes o de la regional en la que es-
taba inserto. 
     El vínculo de los sacerdotes con la 
violencia no fue estático y tampoco 
asumió un perfil único. Lejos de repre-
sentar un proceso homogéneo, la diná-
mica de esos vínculos se modificó al 
ritmo de los vertiginosos aconteci-
mientos políticos, los cambios en la 
Iglesia católica, las tensiones con la je-
rarquía episcopal, la relación de fuer-
zas al interior del movimiento 
peronista, entre otras variables. Repo-
ner la historicidad de esas relaciones, 
atravesadas por vaivenes y contradic-
ciones, nos devuelve una imagen más 
compleja de la interacción entre los 
curas y la violencia revolucionaria.  
     La publicación de la obra La verdad 
los hará libres y el acceso a los docu-
mentos eclesiásticos del período, sin 
duda permitirá profundizar muchos de 
los problemas historiográficos que 
desde distintas disciplinas venimos in-
dagando hace tiempo. Queda el desafío 
abierto de fortalecer los diálogos, los 
debates e intercambios entre grupos de 
investigación, grupos y organizaciones 
vinculadas a la temática. 

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao


