Los sacerdotes y la violencia revolucionaria
en la Argentina de los aios 70

Lucia SANTOS LEPERA Y LucAS BiLBAO 2

Reflexiones acerca del tratamiento que
del tema se hace en la obra La verdad
los hara libres.

La obra de investigacion sobre la Igle-
sia catdlica en las décadas del *60 y
>70, La verdad los hara libres, consti-
tuye una iniciativa inédita en Argentina
que, impulsada por la Conferencia
Episcopal, busca reflexionar sobre el
rol de la Iglesia catdlica en la segunda
mitad del siglo XX. Fue publicada en
tres tomos y evidencia una enorme
tarea de sistematizacion e indagacion
documental poniendo a disposicion,
por primera vez, fuentes y archivos
eclesiasticos de Argentina y del Estado
Vaticano que permiten, calibrar en al-
gunos casos y avanzar en otros, sobre
problemas de investigacion que cien-

tistas sociales vienen transitando hace
tiempo.

En esta contribucion, nos interesa
focalizar el analisis en el tomo 1, y re-
cuperar las reflexiones y algunas de las
respuestas que La verdad los hara li-
bres ofrece en torno al interrogante por
los vinculos entre los sacerdotes y la
violencia politica entre las décadas de
1960 y 1970. Se trata de una pregunta
compleja que a lo largo de estos afios
se convirtio en un tema sensible de in-
dagacion, incluso para los propios ac-
tores eclesidsticos. Nos interesa
repensar algunas cuestiones vinculadas
a los vinculos entre los sacerdotes y las
organizaciones armadas, centrandonos
en el Movimiento de Sacerdotes para
el Tercer Mundo (MSTM). El analisis
de La verdad los hara libre sirve como

! La obra La verdad los hard libres se compone de tres tomos. Aqui solamente nos centraremos
en el primero de ellos y sumamos una pequefia mencion del tomo 3. Una version extendida de
este texto se publicod en la seccion Coloquios de la Revista Nuevo Mundo Mundos Nuevos: “La
Iglesia y la violencia en la Argentina (1966-1983)”, coordinado por Valentina Ayrolo y Maria Elena
Barral. Véase: https://journals.openedition.org/nuevomundo/98809

2 Lucia Santos Lepera, historiadora (Universidad Nacional de Tucuman- CONICET). Lucas Bil-
bao, historiador (Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires- CONICET).

Tiempo Latinoamericano « 41



Lucia Santos Lepera y Lucas Bilbao

punto de partida para plantear las mul-
tiples dimensiones ¢ interrogantes que
rodean este tema y que nos interpela
como historiadores de la Iglesia y el
catolicismo en el siglo XX.

Interpretaciones sobre la violencia
en el tomo 1 de La verdad los hara li-
bres
La propuesta novedosa que acerco La
verdad los hara libres en sus tres
tomos parte de una definicion expre-
sada en el titulo y es pensar la actua-
cion de la Iglesia en su sentido mas
amplio -incluyendo sus instituciones,
los obispos, el clero, religiosas y reli-
giosos, laicos, entre otros- en el con-
texto de la espiral de violencia. No
ahondaremos aqui en la pertinencia o
no de las periodizaciones y cronologias
escogidas para los distintos abordajes,
mas bien retomaremos ese esquema
La pregunta por los vinculos de la
Iglesia catolica y la violencia politica
en la Argentina de las décadas de 1960
y 1970 es el eje que vertebra la obra.
Se trata de un interrogante complejo,
que presenta distintas aristas en un
libro elaborado a partir de las miradas
de diversos autores. En este marco, se
reconocen las dificultades para lograr
una version de sintesis, a lo que se
suma la variada y profusa documenta-
cion a la que las/os investigadoras/es
accedieron. En distintos pasajes, la vio-
lencia se convierte en el marco en el
que la Iglesia actué: “la violencia es-

tructural, armada y represiva estaba
presente en el pais como un telon de
fondo de la vida cotidiana”. Como un
fenomeno “precipitado” entre los cato-
licos, estos aparecieron “envueltos”
por ella, “sea que la padecieran, que la
aplicaran, que la permitieran, que la
denunciaran o que, simplemente la sos-
layaran” (p. 391).

La asamblea del Episcopado latino-
americano reunida en Medellin en
1968 fue un punto de inflexion en los
debates eclesiasticos sobre el ejercicio
de la violencia. En distintos capitulos
se recuperan las reflexiones sobre su
legitimidad y el planteo conocido de
las “dos violencias”: una denominada
“institucional” por su caracter perma-
nente y sufrida por las victimas de la
injusticia y otra, vinculada a los grupos
revolucionarios que la elegian como
forma de resistencia a la opresion.

En varios de los capitulos del tomo
1 de La verdad los hara libres se pone
el énfasis en la impronta condenatoria
de la violencia que asumieron los men-
sajes de la iglesia latinoamericana en
Medellin y que, no obstante el “com-
promiso activo por la paz” asumido en
la asamblea, “hubo catélicos que toma-
ron el camino de la violencia revolu-
cionaria” (p.116). Esta constituye una
de las interpretaciones posibles sobre
el posicionamiento asumido por la
Iglesia en ese contexto que, sin em-
bargo, deja pendiente el andlisis de
aristas clave como las distintas recep-

42 - Tiempo Latinoamericano



Los sacerdotes y la violencia revolucionaria

ciones de esos mensajes, qué sentidos
se les atribuyeron y qué acciones habi-
litaron entre los sectores eclesidsti-
cos. En ese sentido, el vinculo entre la
Iglesia y la violencia en América La-
tina a partir de la asamblea de Medellin
es interpretado como un fenémeno ho-
mogéneo entre finales de la década de
1960y 1970, en el que es posible reco-
nocer un juicio moral sobre esa com-
pleja relacion.

En distintos pasajes, el ejercicio de
la violencia aparece como una “tenta-
cion” para generar cambios en un con-
texto de injusticia y pobreza en
América Latina (p. 297). La hipotesis
de la “tentacion” es una forma de ex-
plicar la opcion por la violencia revo-
lucionaria por parte de laicos y
sacerdotes, de ese modo no se trataba
de una eleccion interpretada como le-
gitima o de un lenguaje de la época,
sino de un fenomeno al que “sucum-
bieron” y del que no pudieron escapar
(pp. 299-300).3 Es decir, la violencia
fue una respuesta a la que recurrieron
los actores catélicos frente a las “gra-
ves injusticias”, a pesar de que la Igle-

sia—y en especial las enciclicas papales
como Populorum Progressio— habria
dejado claro que esta no era una solu-
cion “evangélica ni cristiana” (p. 300).

En suma, si bien el abordaje de este
problema presenta diferencias en cada
capitulo, subyace a lo largo del analisis
una fuerte impronta moral que refleja
un posicionamiento desde el presente,
centrado en la condena y en el sefala-
miento de la opcién por la violencia
como un “desvio” de los catolicos. Esa
opcion es juzgada en términos contra-
puestos a conductas orientadas por
principios como la verdad, el amor, la
justicia -organizadores de la vida so-
cial-. Esto se ilustra también, por ejem-
plo, con el modo en que se interpreta
la convivencia de dos grupos dentro
del MSTM: uno que defendia “una
eclesiologia animada por los obispos,
y la valoracion de la fe de nuestro pue-
blo y el reconocimiento de ser ¢l el su-
jeto politico de la sociedad” y otro que
“no aceptaba la guia de la mision epis-
copal y adherian a una opcion politica
partidaria por el peronismo o el socia-
lismo, sin descartar la accidon violenta

3 Sibien hay una marca de época, y la idea de “la juventud tentada a la utilizacion de la violencia”
fue usualmente utilizada por los contemporaneos, posteriormente la formula sustento parte de las
explicaciones del proceso incluso en las voces del Episcopado. Escribia el obispo Justo Laguna:
“tendriamos que recordar figuras que se perdieron totalmente, como Camilo Torres, quien creia
que el Evangelio era la lucha por la justicia, pero la lucha armada sin un claro discernimiento de
lo que la teologia moral moderna nos ensefia acerca de la violencia. [...] El ejemplo de Helder Ca-
mara es lo contrario [...] Es decir, no todos cayeron en la tentacion de la violencia tan fuerte en
Latinoamérica”, Laguna, Justo, Luces y sombras de la Iglesia que amo, Buenos Aires, Sudameri-
cana, 1996, p. 40-41. En un fragmento de su testimonio en el tomo 1 de La Verdad los hara libres,
el obispo Jorge Casaretto sefiala: “Desde la Iglesia diocesana [de San Isidro] veiamos claramente
como tantos jovenes con principios cristianos eran tentados a tomar el camino de la confrontacion
y la violencia”, p. 705, (los destacados nos pertenecen).

Tiempo Latinoamericano » 43



Lucia Santos Lepera y Lucas Bilbao

en el camino de liberacion del pueblo”
(p- 303).

En esa direccion, el obispo Jorge
Casaretto expresa en su testimonio:

“Quienes tentaban [a los jovenes]
iban preparando el terreno predi-
cando sobre la necesidad de incluir,
si fuera necesario, la violencia para
instaurar la justicia. [...] Recuerdo
muy bien que, a partir de mis plan-
teos drasticos de abandonar la posi-
bilidad de la violencia, muchos
jovenes dejaron de verme. Busca-
ron acompafnamiento en otros sa-
cerdotes mas condescendientes con
el camino que iban recorriendo”
(pp. 705-706).

Tales ideas se emparentan con rela-
tos de otros actores eclesidsticos y con
reflexiones y declaraciones que provie-
nen del campo confesional. En el tomo
3 de La verdad los hara libres varios
testimonios que analizan el contenido
del tomo 1 y retoman algunas de estas
consideraciones, recurren a la imagen
de los sacerdotes como instigadores
del accionar violento de las juventudes,
y en consecuencia, responsables de
“tergiversar el mensaje evangélico” y
provocar un dafio irreparable a “la mi-
sion de la Iglesia”. En este sentido, uno
de los testimonios publicados, refle-
xiona:

“En el clero hubo un notorio vicio
de temporalismo [...] que arrastro a

una pérdida de sentido sobrenatural
en la pastoral con grave dafio a la
vida cristiana [...] Hay aqui una res-
ponsabilidad [...] unas conductas
superficiales, imprudentes, irrefle-
xivas e incluso fanaticas y también
graves desde el punto de vista
moral [...]. En demasiadas ocasio-
nes esa mala praxis del clero pro-
dujo resultados catastroficos”
(tomo 3, p. 513).

La reproduccion de estas interpre-
taciones ademas de restar agencia po-
litica a los actores eclesidsticos, no
reconocen las deliberaciones, contra-
dicciones y opciones que modelaron
sus trayectorias zigzagueantes, al tra-
mitar los dilemas en torno a la violen-
cia revolucionaria de formas muy
diversas. Estas perspectivas sugieren
mas bien que aquellos sacerdotes, reli-
giosas y religiosos o laicas y laicos que
asumieron un compromiso explicito en
el amplio campo de la politica —y que
ello implic6 también vinculos diversos
con las organizaciones revolucionarias
y/o la violencia armada—, quedaron por
fuera de la Iglesia, debido a que sus ac-
ciones no representaron a la institucion
en tanto “sujeto y objeto de fe”. Estas
matrices interpretativas presentes en el
tomo 1 nos remiten directamente a los
posicionamientos que la institucion
eclesiastica asume frente a su propia
historia y como tramita y resuelve las
tensiones que la atraviesan. Las repre-

44 - Tiempo Latinoamericano



Los sacerdotes y la violencia revolucionaria

sentaciones y acciones que la Iglesia,
y particularmente el MSTM, tuvieron
en relacion a lo que consideraron “el
ejercicio legitimo de la violencia poli-
tica como instrumento de la lucha re-
volucionaria”, abre un abanico de
posibilidades para ser indagado si se
abandonan algunas premisas esencia-
listas.

El capitulo 9 del tomo 1 con analisis
mas profundos, aborda varias de las
cuestiones que planteamos como nece-
sarias para comprender los actores y el
periodo. Alli se sefiala también -to-
mando las contribuciones pioneras de
José Pablo Martin al respecto- que para
el estudio de estos temas es necesario
contemplar los acontecimientos y las
actitudes personales y grupales que se
suscitaron en el Movimiento. De alli
que los mismos autores marcan que los
analisis giraron en torno al proceso so-
cial y cultural antes que a los aspectos
biograficos y reconocen también que
para comprender la actuacion sacerdo-
tal en relacion a la violencia politica,
es necesario tener presente la praxis re-
ligiosa -y politica- de los mismos (for-
mas de cooperacion o reaccion), su
vinculo con las instituciones circun-
dantes y las relaciones interpersonales,
entre otras cuestiones (pp. 548-550).

Desde el campo disciplinar de la
historia, consideramos que para com-
plejizar el tratamiento de esta proble-
matica, un camino posible es el de
sumar analisis que recuperen trayecto-

rias sacerdotales capaces de evidenciar
matices respecto a los debates y opcio-
nes en torno a la violencia. Estas sirven
también como puntos y contrapuntos-
de observacion para conocer los alcan-
ces y rasgos que adquiri6 la participa-
cion de integrantes del Movimiento
sacerdotal en organizaciones politico-
militares. Desistir, por ejemplo, en la
utilizacion de esquemas que sintetizan
el compromiso de los sacerdotes con
las organizaciones revolucionarias a
través de ejemplos modélicos como los
del cura guerrillero colombiano Ca-
milo Torres muerto en un combate con-
tra el ejército en 1966, o del religioso
asuncionista argentino, Jorge Adur, de-
venido en capellan oficial de Montone-
ros sobre finales de la década de 1970,
permite acercarnos al problema de la
violencia tomando distancia de consi-
deraciones morales e incorporando la
complejidad de las diversas trayecto-
rias sacerdotales. Es decir, miradas que
contemplen experiencias situadas, ana-
licen distintos escenarios, tengan en
cuenta las redes de sociabilidad sobre
las que los sacerdotes desarrollaron sus
tareas religiosas, sociales y/o militan-
tes y ponderen los vinculos con la au-
toridad eclesiastica inmediata, entre
otras variables.

Repensar los vinculos entre sacerdo-
tes y violencia a partir de experien-
cias situadas

Tomando el variado abanico de expe-

Tiempo Latinoamericano » 45



REUNION DE GURAS
REVOLUGIONARIOS

jEXCLUSIVO! EL TERCER MUNDO EN CORDOBA

-

Revista ASI,
niimero 788,
Julio de 1971.

riencias del MSTM en relacion a la nes revolucionarias en esos espacios,

lucha armada, es posible afirmar que

hubo distintos modos de
comprender la violencia,
y ello determind diversos
acercamientos y compro-
misos. La diversidad se
comprende si ponemos
de relieve los escenarios
y las tramas de sociabili-
dad en los que los sacer-
dotes estuvieron insertos,
el posicionamiento ¢ in-
jerencia que alcanzo la

autoridad eclesidstica, el grado de in-
fluencia que tuvieron las organizacio-

Las representaciones y
acciones que la Iglesia, y
particularmente el MISTM,
tuvieron en relacion a lo que
consideraron “el ejercicio
legitimo de la violencia
politica como instrumento de
la lucha revolucionaria”, abre
un abanico de posibilidades
para ser indagado si se
abandonan algunas premisas
esencialistas.

nes

entre otras cuestiones. En este sentido,

por ejemplo, hubo algu-
nos sacerdotes que mani-
festaron un
posicionamiento favora-
ble a la lucha armada a
partir de la formulacion
de categorias analiticas y
posicionamientos inte-
lectuales. Otros compar-
tieron un trabajo pastoral
y politico con grupos de
jovenes militantes, mu-

chos de ellos insertos en organizacio-
armadas.

De este modo,

46 - Tiempo Latinoamericano



Los sacerdotes y la violencia revolucionaria

confluyeron en algunos aspectos orga-
nizativos, logisticos o de acompaifia-
miento en la tarea formativa e
intelectual de los jovenes. Y otros di-
rectamente se insertaron como militan-
tes politicos dentro de esas
organizaciones, sin que ello implique
un abandono o traccion de sus funcio-
nes pastorales y religiosas al interior de
las mismas.

Los primeros escritos de Rolando
Concatti, sacerdote de la regional Men-
doza y de notoria influencia intelectual
al interior del MSTM, dejan entrever
una concepcion de la violencia en tanto
instrumento. El concepto de revolucion
—influenciado por los acontecimientos
europeos de finales de la década del
60—, le permite explicar que ésta no
solo tiene que provocar una transfor-
macion en las estructuras sociales y po-
liticas, sino también al interior de las
subjetividades: la revolucion tiene que
servirle al cristiano para cuestionar la
fe y a partir de alli renovar y actualizar
sus opciones fundamentales, dirda Con-
catti. En su reconocido trabajo Nuestra
opcion por el Peronismo, publicado en
1971 con el sello del Movimiento -y
desde una perspectiva totalmente secu-
lar-, Concatti va mas alléd de las postu-
ras iniciales, al incluir en sus
reflexiones dentro de los nuevos facto-
res del peronismo a las formaciones es-
peciales y los grupos armados. Alli
sefala que es necesario discutir con se-
riedad el lugar de los mismos dentro

del peronismo y la propia sociedad. Es
decir, aparece una legitimacion de la
violencia armada como un elemento
ineludible en el debate politico que los
STM estan teniendo en ese contexto.
El conflicto latente que los curas reno-
vadores mendocinos mantuvieron con
el obispado desde 1964 y la relativa au-
tonomia que ganaron tras esa pulseada,
el acompafiamiento de otros sacerdotes
cercanos que tuvo Concatti, el trabajo
intelectual y el vinculo directo con el
peronismo de base, entre otras cuestio-
nes, permiten comprender una de las
formas que asumio6 el debate y la op-
cion de la lucha armada al interior del
MSTM.

Por otro lado, la experiencia del sa-
cerdote de la diocesis de Reconquista,
Rafael Iacuzzi, revela otras aristas res-
pecto de lo que venimos sosteniendo.
En este caso, su acompafiamiento pas-
toral a los trabajadores rurales del norte
santafesino —fundamentalmente hache-
ros—, sumado a los vinculos politicos
que fue tejiendo a partir de la creciente
conflictividad de esos afios, lo ubicaron
en un lugar central de la conformacion
de las Fuerzas Armadas Peronistas del
grupo Reconquista, posteriormente in-
tegradas a Montoneros. El sacerdote
lacuzzi tuvo un papel activo en la de-
nuncia de las condiciones materiales de
los pobladores del lugar. Asentado en
el pueblo de Villa Ana, pero con un
amplio trabajo en otros aledafos, fue
una figura destacada en la oposicion a

Tiempo Latinoamericano » 47



Lucia Santos Lepera y Lucas Bilbao

la dictadura de la autodenominada Re-
volucion Argentina. En las diversas en-
trevistas que dio a la prensa e incluso
en algunos escritos difundidos en el
Boletin Enlace del MSTM, es posible
encontrar una concepcion de la violen-
cia supeditada a la idea de compro-
miso. Segun lacuzzi, la violencia era
“el sistema que necesita de las armas
para mantenerse”. Pero la violencia
también estaba “en el monte, en las
criaturas desnutridas, en los hombres
que trabajan de sol a sol, en la falta de
posibilidades para enfrentar el ma-
flana”, de alli que no habria otro reme-
dio que “comprometerse con los que
mas sufren y enfrentarla con otro tipo
de fuerzas”. En ese contexto, el sacer-
dote reclamaba para el resto de los re-
ligiosos asumir un compromiso cada
vez mayor “en la actitud revoluciona-
ria: una busqueda real en el cambio de
estructuras”. lacuzzi sufri6 distintas ac-
ciones represivas en 1969 y 1972. En
marzo de 1976 fue detenido y alojado
en las carceles de Villa Devoto y La
Plata hasta que obtuvo la libertad en
1977 y se exilié en Europa. Una vez
alli, dejo el ministerio y particip6 de la
creacion del Partido Peronista Monto-
nero. La experiencia de lacuzzi repre-
senta otro modo de comprender coémo
la violencia revolucionaria fue asumida
por los sacerdotes. En este caso, hizo
uso de la “libertad de accion” respecto
a la violencia armada que tanto habia
discutido el Movimiento y asumio un

compromiso explicito en el montaje y
puesta en marcha de una organizacion
revolucionaria. Sin embargo, esto no
implico el involucramiento de otros sa-
cerdotes o de la regional en la que es-
taba inserto.

El vinculo de los sacerdotes con la
violencia no fue estatico y tampoco
asumio un perfil tnico. Lejos de repre-
sentar un proceso homogéneo, la dina-
mica de esos vinculos se modifico al
ritmo de los vertiginosos aconteci-
mientos politicos, los cambios en la
Iglesia catdlica, las tensiones con la je-
rarquia episcopal, la relacion de fuer-
zas al interior del movimiento
peronista, entre otras variables. Repo-
ner la historicidad de esas relaciones,
atravesadas por vaivenes y contradic-
ciones, nos devuelve una imagen mas
compleja de la interaccion entre los
curas y la violencia revolucionaria.

La publicacion de la obra La verdad
los hara libres y el acceso a los docu-
mentos eclesiasticos del periodo, sin
duda permitira profundizar muchos de
los problemas historiograficos que
desde distintas disciplinas venimos in-
dagando hace tiempo. Queda el desafio
abierto de fortalecer los dialogos, los
debates e intercambios entre grupos de
investigacion, grupos y organizaciones
vinculadas a la temadtica.

48 - Tiempo Latinoamericano



