
Tiempo Latinoamericano � 25

1 Hablar sobre Derechos Humanos (en 
adelante DDHH) y el papel de iglesias 
-en nuestro caso específicamente desde 
la tradición cristiana evangélica y/o 
protestante metodista en Argentina- es 
un tema que creemos necesita ser per-
manentemente reflexionado, debatido 
y revisado en la actualidad.  No solo 
por los desafíos actuales sino porque es 
necesaria una comprensión amplia y 
fundamentada del mismo. Incluso re-
conociendo, como muchos lo han 
hecho desde la sociedad civil, que un 
gran aporte de tradiciones religiosas, 
de algunas iglesias cristianas y sectores 
dentro de ellas, ha sido su compromiso 
con los DDHH durante la última dicta-
dura militar y en la reconstrucción de-
mocrática.  
     También, porque en nuestro con-
texto latinoamericano signado por el 
neoliberalismo y sus nefastas conse-
cuencias, no podemos no referirnos a 
la lucha por los DDHH. Por último, los 
DDHH definidos en un número de de-
claraciones, acuerdos y convenios in-
ternacionales que la mayoría de 
nuestros países latinoamericanos han 
suscrito, son a la vez testimonio de una 
conciencia humana universal que se 

abrió y abre paso y desafía al Estado en 
sus estructuras, a la ciudadanía toda y 
a las Iglesias en particular.  
 
Iglesias Evangélicas y la última dic-

tadura militar en Argentina 
Una primera observación es que la res-
puesta de las Iglesias ante la dictadura 
reflejó la misma polarización en la que 
se vio envuelta la sociedad argentina 
en su conjunto. Por un lado estuvieron 
aquellas iglesias que se enfrentaron 
con el gobierno y denunciaron las vio-
laciones a los derechos humanos. Por 
otro hubo iglesias que optaron por el 
silencio o la complicidad. Pero a la vez 
es de notar que dentro de cada iglesia 
– incluyendo a la Iglesia Católica Ro-
mana – se produjo la misma polariza-
ción. Hubo quienes apoyaban la acción 
a favor de las víctimas por parte de su 
propia iglesia y otras denominaciones, 
y quienes en la misma iglesia –en oca-
siones en la misma congregación- se 
oponían a que la Iglesia se involucrara 
en cuestiones políticas, argumentando 
que su fin es atender los problemas es-
pirituales de la población. 
     A manera de síntesis –ya que el tema 
es muy amplio y hay variadas investi-

1  Presbítero de la IEMA, Magister en Teología, diplomado en DDHH, docente de historia y teo-
logía en la UCEL, Universidad metodista en argentina.

Cristianismo y DDHH. Iglesias Evangélicas  
y Derechos humanos en la última dictadura militar

PABLO G. OVIEDO1 



� Tiempo Latinoamericano26

Pablo G. Oviedo

gaciones -, podemos decir que se torna 
interesante la tesis de J. P. Bastian 
sobre la atomización del protestan-
tismo, polarizado en dos sectores anta-
gónicos tanto en sus expresiones 
teológicas y éticas como en sus opcio-
nes político-sociales: las vanguardias 
ideológicas vinculadas a los procesos 
revolucionarios y las legitimadoras del 
orden establecido. Ubica esta mutación 
del campo religioso protestante desde 
1949-1959 en adelante2, pero nos pa-
rece adecuada la crítica de Míguez Bo-
nino, que la considera errónea, por 
desconocer el desarrollo de la piedad 
evangélica de las bases; y sí justificada 
hacia fines de los 70” y los 80” en ade-
lante, donde afirma que la ruptura no 
se trata sólo de iglesias contra iglesias 
ni de denominaciones contra denomi-
naciones sino que “la crisis atraviesa 
todas las denominaciones y hasta las 
congregaciones locales. La ruptura, in-
terna y externa, parece absoluta y defi-
nitiva.”3 
     Esta fractura entre ecuménicos o 
evangélicos, a nivel denominacional 
latinoamericano entre CLAI (Consejo 

latinoamericano de Iglesias) o CO-
NELA (Confraternidad Evangélica La-
tinoamericana), “derecha” o 
“izquierda”, “evangélicos” o “libera-
cionistas”, habla de una crisis de iden-
tidad del protestantismo 
latinoamericano en general y del meto-
dismo argentino en particular.  
     De esto da cuenta el libro de Andi-
ñach Pablo R.- Bruno Daniel, Iglesias 
Evangélicas y derechos humanos en la 
Argentina publicado en 2001.4 Allí los 
autores muestran el desempeño de las 
iglesias evangélicas durante el período 
1976-1998 en lo que hace específica-
mente a la tarea de denuncia de la vio-
lación de los derechos humanos y al 
acompañamiento pastoral de las vícti-
mas de la represión y sus familiares. En 
la misma aparece esta fractura presente 
en la Iglesia Evangélica Metodista Ar-
gentina (IEMA)-que nunca terminó en 
división5- y en otras iglesias del protes-
tantismo histórico argentino, y que en 
el decir de varios pastores y líderes en-
trevistados, comprometidos con la 
causa de los derechos humanos durante 
la dictadura y en los años posteriores, 

2  BASTIAN, Jean-Pierre, Historia del Protestantismo en América Latina, pp.215-257. 

3  MIGUEZ BONINO, José, Rostros del Protestantismo Latinoamericano, Bs.As., Nueva 
Creación,1995, p.51.
4  ANDIÑACH Pablo R.- BRUNO Daniel, Iglesias Evangélicas y derechos humanos en la Argen-
tina (1976-1998), Bs.As., Ediciones La Aurora, 2001.
5  Ver la ponencia de José Míguez Bonino donde se pregunta por qué no se dividió la IEMA en 
todas sus crisis y afirma que se debe a su impronta ecuménica y conexional, a su pastorado unido, 
al prestigio público asociado al metodismo argentino- especialmente desde su compromiso con 
los derechos humanos en la última dictadura militar-, y a su tradición liberal de “pensar y dejar 
pensar”. En “Una Iglesia en busca de sí misma: un testimonio personal, Estudio de caso: la IEMA”, 
ponencia preparada para Cátedras Mckay 1991, SEBILA, Costa Rica, 1992, publicada en Revista 
Evangélica de Historia II (2004), IEMA-CNAH, Bs. As., p.56.



Tiempo Latinoamericano � 27

Cristianismo y DDHH.

era la incomprensión que vivieron por 
parte de quienes “... no entendieron lo 
que hacían y porqué lo hacían, se pro-
dujeron quiebres que lastimaron la vida 
de la iglesia”6 
     Ahora bien, esta atomización y crisis 
de identidad que acompañó a la IEMA 
durante la dictadura militar y que en el 
período de la reconstrucción democrá-
tica aparece reflejada, como hemos po-
dido sospechar, no explícitamente sino 
de manera implícita en el discurso del 
sector dirigente de la IEMA; a partir de 
los años 90 volverá a aparecer en la 
misma y se cristalizará en el lugar y va-
loración que tendrá la situación de la 
sociedad argentina y en el replanteo 
misiológico presente en su discurso. Es 
a fines del siglo XX que se llegó a un 
consenso general en la clara conciencia 
y lucha por los DDHH.7 
 
     Sin duda, la pregunta es ¿por qué 
la Iglesia Metodista y otras iglesias del 
protestantismo histórico (como los lu-
teranos, reformados y valdenses) se 
comprometieron con los DDHH du-
rante la dictadura militar?  
Hubo fundamentalmente un creci-
miento de la acción ecuménica de las 

iglesias protestantes argentinas y en 
otros lugares de América Latina. En 
1938 se funda la Confederación de 
Iglesias Evangélicas del Río de la 
Plata, posteriormente Federación Ar-
gentina de Iglesias Evangélicas 
(FAIE). Este período vio también nacer 
movimientos estudiantiles ecuménicos 
como la Unión Latinoamericana de Ju-
ventudes Evangélicas y el Movimiento 
Estudiantil Cristiano, a través de los 
cuales los estudiantes protestantes en-
traron en contacto con la teología eu-
ropea, y se abrieron al diálogo con el 
catolicismo y el marxismo. El lide-
razgo evangélico que posteriormente 
daría origen a ISAL (Iglesia y Sociedad 
en América Latina) se generó en estas 
asociaciones de estudiantes.8 
     También el clima revolucionario 
que en la década del  60” y 70” se da 
en América latina- un kayros que hizo 
de América Latina un “laboratorio” 
socio-cultural, político y religioso en la 
segunda mitad del siglo XX,9 - y la 
emergencia de la teología latinoameri-
cana de la liberación(TLL), produjo 
profundos cambios en la conducción y 
laicado de gran parte de la IEMA, con 
la consecuente autonomía institucional 

6  ANDIÑACH-BRUNO, op. cit, 2001, p.155.

7  Ver OVIEDO Pablo G., “Análisis del discurso de la Iglesia Metodista Argentina en relación a 
la auto-comprensión de su tarea (1983-1999)”, en Revista Evangélica de Historia Vol. 3-4,2005-
06, Bs. As., Ed. AH-IEMA, p. 47-50. 
8  Fue allí donde se empezó a hablar de Marx, Barth, Bonhoeffer, y comenzó el diálogo con el ca-
tolicismo. Asimismo, el Movimiento Ecuménico por los DDHH fue compuesto por iglesias que 
ya contaban con varias décadas de colaboración en la FAIE.
9 Ver SILVA GOTAY, El pensamiento cristiano revolucionario en América Latina y el Caribe, Sa-
lamanca, Sígueme, 1980, p.17. y p.367-369.



28 � Tiempo Latinoamericano

Pablo G. Oviedo

–en 1969 se autonomiza de UMC – 
iglesia madre de U.S.A.-10 y rediseño 
de su estrategia misionera en todos los 
ámbitos. Entre ellos fue el de romper 
en parte con el modelo liberal – y con-
servador-  teológico e institucional he-
redado y comenzar a dar pasos 
autónomos en el contexto nacional y 
latinoamericano. El metodismo argen-
tino -y rioplatense- aportó grandes lí-
deres a la TLL y al movimiento 
ecuménico regional en el Consejo La-
tinoamericano de Iglesias, como tam-
bién al Consejo Mundial de Iglesias. 
Como dice el misionólogo católico Be-
vans: “La teología contextual se hace 
cuando las experiencias del pasado se 
comprometen con el contexto actual”.11 
Y en ese sentido el modelo misionero 
de praxis fue el que la IEMA comenzó 
a experimentar de forma consciente. 
Haciendo énfasis en la tradición profé-
tica del cristianismo y en el segui-
miento obediente a Jesús; que en las 
vidas de los pobres y excluidos, lla-

maba desde su Espíritu a actuar sin di-
laciones en ese contexto12. 
     En el acercamiento ecuménico de 
este período, los protestantes -varios 
metodistas latinoamericanos entre 
ellos- tomaron conciencia de su perte-
nencia a un grupo homogéneo. De 
igual modo, las nuevas generaciones, 
sintiendo las limitaciones de la heren-
cia del protestantismo misional -y bajo 
el influjo del clima revolucionario y la 
teología europea- decidieron salir de la 
estrechez del “ghetto protestante” lati-
noamericano, de sus tabúes y su moral 
pequeño burguesa, para “participar de 
la lucha ideológica que traía de por sí 
la destrucción de ghetto y de la concep-
ción dualista iglesia-mundo”.13 
     Desde las décadas del ‘60 y ‘70 al-
gunos teólogos metodistas se sumaron 
a la teología de la liberación, segura-
mente interpelados por la acción de 
Dios en el contexto latinoamericano. 
Durante esas décadas aportan a la teo-
logía de la liberación, porque la meto-

10  En ese sentido aparecen diferentes situaciones que marcarán la vida de la IEMA 1962 - Apertura 
ecuménica,1969 – Autonomía de la United Methodist Church y Afirmación de los Principios So-
ciales, 1973- Nueva Estrategia misionera. Los temas centrales de esta fase misionera de la Iglesia 
serán: Autonomía vs. Continuidad, Compromiso socio político del cristiano y la tensión entre la 
Evangelización vs. Acción Social. Ver BRUNO Daniel, “Abordaje y periodización para una historia 
del metodismo en Argentina”, Revista Evangélica de Historia Vol. 7,2012, Bs. As., Ed. AH-IEMA, 
p. 32.
11  Ver BEVANS Stephen, Modelos de Teología Contextual, Quito, Editorial Verbo Divino, 2004, 
p 15.
12  Ver BEVANS Stephen, op. cit. p. 136 y ss.
13  Ver Daniel BRUNO, “Abordaje y periodización para una historia del metodismo en Argentina”, 
en Revista Evangélica de Historia VII (2012), p.41, y también de N. R. Amestoy, “De la crisis del 
modelo liberal a la irrupción del movimiento Iglesia y Sociedad en América Latina (ISAL)”, Teo-
logía y cultura, año 8, vol. 13 (noviembre 2011), p.7-26. Amestoy analiza el modo en que la teo-
logía protestante fue acompañando las transformaciones sociales y políticas a partir de la crisis de 
1929 y adelante, que mostraron la crisis del modelo liberal y derivó en el movimiento Iglesia y 
Sociedad en América Latina (ISAL). 



Tiempo Latinoamericano � 29

Cristianismo y DDHH.

dología teológica metodista-wesleyana 
es afín a la de la teología de la libera-
ción naciente: no son teologías dogmá-
ticas de escritorio sino respuestas 
contextuales a la acción de Dios en la 
historia. Luego, a partir de la década 
del ‘80, abrevando libremente de sus 
fuentes desde el lente de la liberación 
-y haciendo explícita su herencia-, va-
rios de los temas teológicos fueron ex-
humados, revalorados y reconstruidos 
a la luz del contexto latinoamericano.14 
     En síntesis, la participación de al-
gunas iglesias evangélicas nucleadas 
en FAIE en la década del 70 en su de-
fensa de los DDHH, fue parte de su iti-
nerario teológico misionero en estas 
tierras, de su misión encarnada y de la 
respuesta a lo que Dios y la realidad 
demandaban. Y hubo mártires y testi-
gos de esa fe encarnada como Mauricio 
A. López ex rector de la U. N. de 
Cuyo, el militante Oscar Alajarin me-
todista y gremialista ferroviario y los 
24 jóvenes de iglesia metodista desapa-
recidos/detenidos, y de otras iglesias 
pertenecientes a FAIE. 
     Un claro antecedente fue el CAREF 
(Centro de atención al refugiado) que 
desde el golpe militar en Chile en 1973 
se recibe en Mendoza a los hermanos 
chilenos exiliados y perseguidos, la 
Comisión de presos políticos creada 
por el Centro ecuménico cristiano de 
Córdoba en 1973 y las creaciones pos-

teriores de la APDH, el MEDH, el 
SERPAJ, entre otros y sus grandes ta-
reas integrales en DDHH durante la 
dictadura y los años siguientes a la re-
cuperación democrática (1983). En esa 
línea la creación en 1983 de la CONA-
DEP: con el Obispo De Nevares, el 
Obispo metodista C. Gattinoni, el Ra-
bino M. Meyer entre otros y todo el 
acompañamiento pastoral, jurídico e 
integral en la defensa de los DDHH, 
hasta la publicación del libro Nunca 
Más. 
 
Razones para comprometernos en 

DDHH hoy 
 
Es bueno recordar la Declaración Uni-
versal de 1948 como un logro de la hu-
manidad en su recorrido histórico. 
Norberto Bobbio reconoce que la 
misma “representa la conciencia histó-
rica que la humanidad tiene de sus pro-
pios valores fundamentales en la 
segunda mitad del siglo XX. Es una 
síntesis del pasado y una inspiración 
para el porvenir, pero sus tablas no han 
sido esculpidas de una vez para siem-
pre”. Con todas las críticas decoloniza-
doras que podemos hacerle.  
     Con fines pedagógicos se suele uti-
lizar una distinción útil en materia de 
derechos humanos. Los de primera ge-
neración: son los derechos civiles 
(vida, libertad, propiedad, seguridad 

14  Ver mi ensayo “Teología de la liberación y teología wesleyana en América Latina” Teología y 
Cultura v.22, (Argentina, Ucel, 2020) 59–77. teologiaycultura.ucel.edu.ar/teologia-de-la-libera-
cion-y-teologia-wesleyana/  



30 � Tiempo Latinoamericano

Pablo G. Oviedo

entre otros) y políticos (elegir y ser ele-
gido, derecho a asociarse con fines po-
líticos, etcétera). Los de segunda 
generación: son los derechos económi-
cos, sociales y culturales (trabajo, edu-
cación, salud, seguridad social, 
etcétera). Los de tercera generación: 
son aquellos que no protegen el dere-
cho individual, sino colectivo. Como 
los de solidaridad, ambiente libre de 
contaminación (La dimensión ecoló-
gica es ya otro gran tema teológico que 
debe madurar en la defensa de la vida. 
El tema del desmonte y el uso de los 
agrotóxicos en nuestra provincia y ciu-
dad es un tema desafiante entre nos-
otros). Derecho a la paz, al desarrollo. 
Una guerra, si bien afecta el derecho 
individual a la vida de quien muere, 
genera una violación de todos al dere-
cho a la paz. Los titulares no son per-
sonas individuales sino los pueblos. 
Por un lado, es necesario reconcebir la 
relación y lugar humano dentro de la 
totalidad de la creación. Y es necesario 
volver a poner el derecho de los pue-
blos, de las comunidades y personas 
por encima de los derechos corporati-
vos. (y en especial el derecho a la de-
mocratización de la información). Por 
último, los de “cuarta generación: al-
gunos autores están hablando de estos 
derechos para referirse a la ciudadanía 
digital. Incluir dentro del catálogo de 
derechos el libre acceso y uso de toda 

la información digital sin restricciones 
provenientes de los derechos de 
autor”15  
     Si este breve itinerario del desarro-
llo de los derechos humanos como 
base para el fortalecimiento de la de-
mocracia sirve para algo, me parece 
que es para tomar conciencia de la re-
lación entre la búsqueda humana por la 
libertad, la justicia y en este caso la fe 
cristiana. Y es por esto, que no pode-
mos hablar de una “doctrina cristiana 
de los derechos humanos”16 sino más 

15  La noción histórica de los derechos humanos, en Lucas CRISAFULLI, Derechos humanos, 
Praxis histórica, vulneración, militancias y reconocimiento., ed. Del Sur, BSAS .2018
16  Esta visión modera aquella que anuncia que los derechos humanos han sido establecidos direc-

Desde las décadas del ‘60 y ‘70  

algunos teólogos metodistas se 

sumaron a la teología de la  

liberación, seguramente  

interpelados por la acción  

de Dios en el contexto  

latinoamericano. Durante esas 

décadas aportan a la teología de 

la liberación, porque la  

metodología teológica  

metodista-wesleyana es afín a la 

de la teología de la liberación  

naciente: no son teologías  

dogmáticas de escritorio sino  

respuestas contextuales a la  

acción de Dios en la historia.

“

”



Tiempo Latinoamericano � 31

bien de un desarrollo en el que la ex-
periencia de la humanidad estimula a 
los cristianos a explorar las fuentes de 
su fe y redescubrir en ella una riqueza 
para el compromiso con la vida .Este 
proceso no es independiente de las 
condiciones sociales, económicas, cul-
turales de los cristianos, por ello se 
comprenden en parte las tensiones, am-
bigüedades y hasta contradicciones en 
la doctrina y especialmente en la prác-
tica de los mismos en relación a los de-
rechos humanos.17   
     La búsqueda de una base teológica 
ha logrado una plataforma firme para 
la universalidad de la dignidad y el de-
recho humano. Hay consenso en dife-
rentes corrientes teológicas que las 
doctrinas de la creación y la redención 
cristianas han sido la base de este pen-
samiento teológico. El ser humano 
como creación e imagen de Dios tiene 
dignidad como administrador y defen-
sor designado por Dios; la unidad y 
dignidad humanas constituye un tram-
polín para afirmar el derecho de 
todos/as (lucha contra el apartheid, ra-
cismo, machismo-Patriarcado, xenofo-
bia, aporofobia, etc.).  
     Por otro lado, la Encarnación, el 
amor universal de Dios en Jesucristo 

indica un compromiso definitivo de 
Dios mismo con la humanidad, con 
cada ser humano y con toda la crea-
ción. Afirma Leonardo Boff: “La Tie-
rra es el gran pobre que debe ser 
liberado junto a sus hijos e hijas con-
denados”18 En ese sentido, recuperar 
también desde una mirada decoloniza-
dora la sabiduría ancestral de los pue-
blos originarios que plantean una 
comunión con la madre tierra , basada 
en el “buen vivir” suma qamaña, con-
tra el  vivir “mejor” del sistema neoli-
beral. 
     Por ello es posible discernir en todo 
este proceso un ethos cultural que tiene 
que ver con la manifestación de Dios 
en su acción y su llamado. Esa con-
ciencia, debe seguir siendo un factor 
positivo que ofrecemos como religio-
nes, en nuestra participación política y 
social madura; que continúa siendo 
una materia pendiente en nuestros pue-
blos latinoamericanos. Ya que como 
plantea el teólogo católico Hans Küng 
“Sin diálogo entre las religiones no 
habrá paz en la Tierra”19. Y creo que el  
esfuerzo de valorar el aporte de cada 
religión es fundamental a los fines de 
motivar a la sociedad a vivir en el diá-
logo, el respeto y el pluralismo. Esto es 

tamente por la Biblia, y fueron aplicados y reconocidos desde la misma escritura de la Biblia. Ver 
Jose MÍGUEZ BONINO Poder del Evangelio y poder Político. La participación de los evangélicos 
en la política en América Latina. Bs. As., Kairós, 1999. p. 110. 
17 Pablo R: ANDIÑACH-Daniel BRUNO, Iglesias Evangélicas y Derechos Humanos en la Argen-
tina, Ed. La Aurora, Bs As, 2001, p.155.
18  Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres, Bs. As: Lumen, 1996.p.6.
19  Ver Hans Küng Lo que yo creo, Trotta, Madrid, 2011, p. 231.Para ello es necesario criterios 
éticos globales para nuevas relaciones internacionales, si no nuestro planeta no sobrevivirá.”

Cristianismo y DDHH.



32 � Tiempo Latinoamericano

lo primero que ofrecemos a la sociedad 
en materia de DDHH: respetarnos mu-
tuamente.  
      En medio de los dolorosos procesos 
de exclusión generados por el neolibe-
ralismo global, Dios está llevando a 
cabo su gran obra de transformación de 
la vida en cada rincón de nuestras so-
ciedades, y desde allí nos sigue lla-
mando a ser parte de esa obra. La 
comunidad religiosa tiene una concep-
ción de las relaciones humanas, nacida 
de la fe, que se realiza en la participa-
ción, la solidaridad y el bien común. Es 
esa concepción la que puede y debe 
ofrecer a la sociedad, no como imposi-
ción, sino como contribución a la for-
mación de una ‘conciencia social’. 
Como algunos han llamado el  rol ‘pre-
político o ideológico’  de la comunidad 
religiosa: participar en el fortaleci-
miento de una sociedad civil -que cre-
ará sus propias organizaciones y 
formas de expresión-, consciente, ac-
tiva, que integre y potencie los sectores 
desprotegidos de la sociedad y cree 
conciencia en otros sectores que asu-
man también la búsqueda de los nece-
sarios cambios .Así anticiparemos el 
nuevo cielo y la nueva tierra (Apoca-
lipsis 21:1-5) que esperamos activa-
mente, porque otra vida es posible.  
     ¿Qué podemos proponernos como 
tradiciones religiosas? En primer lugar, 
realizar una autocrítica sobre nuestro 
papel histórico en el país y ser humil-
des en reconocer nuestras ambigüeda-
des y faltas en la defensa de la vida y 

de la democracia. Promover y capaci-
tar para la defensa de los Derechos Hu-
manos y la democracia desde una 
perspectiva ecuménica, interreligiosa, 
solidaria e integral. Y ejercer una fun-
ción crítica y profética en la sociedad, 
y ante el Estado denunciando y resis-
tiendo todo atropello al ser humano, 
junto a otros movimientos, trabajando 
de este modo en la construcción de una 
democracia real y no solo formal.   
     Hoy más que nunca creemos y afir-
mamos que a raíz de que Jesús encarnó 
la perspectiva profética, inició su mi-
nisterio proclamando aquellas palabras 
de Isaías que conectan la visión y el 
compromiso de la fe con un accionar 
de innegable contenido político: «El 
Espíritu del Señor está sobre mí, por 
cuanto me ha ungido para dar bue-
nas nuevas a los pobres; me ha en-
viado a sanar a los quebrantados de 
corazón, a pregonar libertad a los cau-
tivos y vista a los ciegos, a poner en li-
bertad a los oprimidos y a predicar el 
año agradable del Señor». (Lucas 
4:16-19). 
     Dado que nuestra fidelidad también 
se juega en las consideraciones y deci-
siones políticas que adoptemos, no 
puede haber lugar a confusión: ni acó-
litos del poder ni prescindentes de la 
esfera sociopolítica, sino una firme 
conciencia profética que se ve concre-
tada en la inconformista e insaciable 
hambre y sed de justicia. Se ha dicho 
que con la democracia “se come, se 
cura y se educa” y un juez de la corte 

Pablo G. Oviedo



Tiempo Latinoamericano � 33

suprema dijo hace un tiempo que 
donde hay una necesidad no hay un de-
recho porque son infinitos y los recur-
sos finitos…pero nosotros/as seguimos 
proclamando que “Jesús fue el que an-
duvo con y como parte del pueblo, ali-
mentando con panes y peces, sanando 
a los enfermos y enseñando, creando 
comunidad y esperanza”, por ello ha-
cemos memoria y renovamos la espe-
ranza en la nueva creación.  
     Enfrentamos las oscuras fuerzas del 
ídolo del dinero que exige sacrificios 
humanos y de la creación, con la con-
vicción de que nuestro Maestro y 
Señor no fue retenido por la muerte:    
“Porque una aurora vio su gran victo-
riasobre la muerte, el miedo, las men-
tiras; ya nada puede detener su 
historia, ni de su Reino eterno la ve-
nida.” 

     Pero también y fundamentalmente: 
“Porque El entró en el mundo y en la 
historia; porque vivió sembrando amor 
y vida… Porque atacó a ambiciosos 
mercaderes… porque exaltó a los 
niños, las mujeres. Porque El cargó la 
cruz de nuestras penas…” como dice 
el tango Tenemos esperanza del Ob. 
Federico Pagura. En la esperanza de 
que “ya no habrá más llanto, ni cla-
mor, ni dolor, ni muerte, porque Dios 
estará en medio de ellos y ellas, y 
serán su pueblo” Ap. 21:4-5. Él sigue 
diciendo como la parábola del juicio 
final (Mateo 25:31-46) cuando le pre-
guntan “Señor ¿cuándo te vimos ham-
briento, desnudo, etc.? y afirma: 
“Cuando lo hicieron con algunos de 
estos mis hermanos pequeños, a mí me 
lo hicieron” Mateo 25: 40.

Cristianismo y DDHH.


