Cristianismo y DDHH. Iglesias Evangélicas
y Derechos humanos en la ultima dictadura militar

Hablar sobre Derechos Humanos (en
adelante DDHH) y el papel de iglesias
-en nuestro caso especificamente desde
la tradicion cristiana evangélica y/o
protestante metodista en Argentina- es
un tema que creemos necesita ser per-
manentemente reflexionado, debatido
y revisado en la actualidad. No solo
por los desafios actuales sino porque es
necesaria una comprension amplia y
fundamentada del mismo. Incluso re-
conociendo, como muchos lo han
hecho desde la sociedad civil, que un
gran aporte de tradiciones religiosas,
de algunas iglesias cristianas y sectores
dentro de ellas, ha sido su compromiso
con los DDHH durante la tiltima dicta-
dura militar y en la reconstruccion de-
mocratica.

También, porque en nuestro con-
texto latinoamericano signado por el
neoliberalismo y sus nefastas conse-
cuencias, no podemos no referirnos a
la lucha por los DDHH. Por tltimo, los
DDHH definidos en un numero de de-
claraciones, acuerdos y convenios in-
ternacionales que la mayoria de
nuestros paises latinoamericanos han
suscrito, son a la vez testimonio de una
conciencia humana universal que se

PasLo G. Oviepo?

abrid y abre paso y desafia al Estado en
sus estructuras, a la ciudadania toda y
a las Iglesias en particular.

Iglesias Evangélicas y la ultima dic-
tadura militar en Argentina
Una primera observacion es que la res-
puesta de las Iglesias ante la dictadura
reflejo la misma polarizacion en la que
se vio envuelta la sociedad argentina
en su conjunto. Por un lado estuvieron
aquellas iglesias que se enfrentaron
con el gobierno y denunciaron las vio-
laciones a los derechos humanos. Por
otro hubo iglesias que optaron por el
silencio o la complicidad. Pero a la vez
es de notar que dentro de cada iglesia
— incluyendo a la Iglesia Catolica Ro-
mana — se produjo la misma polariza-
cion. Hubo quienes apoyaban la accion
a favor de las victimas por parte de su
propia iglesia y otras denominaciones,
y quienes en la misma iglesia —en oca-
siones en la misma congregacion- se
oponian a que la Iglesia se involucrara
en cuestiones politicas, argumentando
que su fin es atender los problemas es-
pirituales de la poblacion.

A manera de sintesis —ya que el tema
es muy amplio y hay variadas investi-

! Presbitero de la IEMA, Magister en Teologia, diplomado en DDHH, docente de historia y teo-
logia en la UCEL, Universidad metodista en argentina.

Tiempo Latinoamericano « 25



Pablo G. Oviedo

gaciones -, podemos decir que se torna
interesante la tesis de J. P. Bastian
sobre la atomizacion del protestan-
tismo, polarizado en dos sectores anta-
gbénicos tanto en sus expresiones
teoldgicas y éticas como en sus opcio-
nes politico-sociales: las vanguardias
ideologicas vinculadas a los procesos
revolucionarios y las legitimadoras del
orden establecido. Ubica esta mutacion
del campo religioso protestante desde
1949-1959 en adelante?, pero nos pa-
rece adecuada la critica de Miguez Bo-
nino, que la considera erronea, por
desconocer el desarrollo de la piedad
evangélica de las bases; y si justificada
hacia fines de los 70 y los 80 en ade-
lante, donde afirma que la ruptura no
se trata solo de iglesias contra iglesias
ni de denominaciones contra denomi-
naciones sino que “la crisis atraviesa
todas las denominaciones y hasta las
congregaciones locales. La ruptura, in-
terna y externa, parece absoluta y defi-
nitiva.””

Esta fractura entre ecuménicos o
evanggélicos, a nivel denominacional
latinoamericano entre CLAI (Consejo

latinoamericano de Iglesias) o CO-
NELA (Confraternidad Evangélica La-
tinoamericana), “derecha” o
“izquierda”, “evangélicos” o “libera-
cionistas”, habla de una crisis de iden-
tidad del protestantismo
latinoamericano en general y del meto-
dismo argentino en particular.

De esto da cuenta el libro de Andi-
fach Pablo R.- Bruno Daniel, /glesias
Evangélicas y derechos humanos en la
Argentina publicado en 2001.* Alli los
autores muestran el desempeno de las
iglesias evangélicas durante el periodo
1976-1998 en lo que hace especifica-
mente a la tarea de denuncia de la vio-
lacion de los derechos humanos y al
acompanamiento pastoral de las victi-
mas de la represion y sus familiares. En
la misma aparece esta fractura presente
en la Iglesia Evangélica Metodista Ar-
gentina (IEMA)-que nunca termin6 en
division®- y en otras iglesias del protes-
tantismo historico argentino, y que en
el decir de varios pastores y lideres en-
trevistados, comprometidos con la
causa de los derechos humanos durante
la dictadura y en los afios posteriores,

2 BASTIAN, Jean-Pierre, Historia del Protestantismo en América Latina, pp.215-257.

3 MIGUEZ BONINO, José, Rostros del Protestantismo Latinoamericano, Bs.As., Nueva
Creacion, 1995, p.51.

4 ANDINACH Pablo R.- BRUNO Daniel, Iglesias Evangélicas y derechos humanos en la Argen-
tina (1976-1998), Bs.As., Ediciones La Aurora, 2001.

5 Ver la ponencia de José Miguez Bonino donde se pregunta por qué no se dividié la IEMA en
todas sus crisis y afirma que se debe a su impronta ecuménica y conexional, a su pastorado unido,
al prestigio publico asociado al metodismo argentino- especialmente desde su compromiso con
los derechos humanos en la ultima dictadura militar-, y a su tradicion liberal de “pensar y dejar
pensar”. En “Una Iglesia en busca de si misma: un testimonio personal, Estudio de caso: la [IEMA”,
ponencia preparada para Catedras Mckay 1991, SEBILA, Costa Rica, 1992, publicada en Revista
Evangélica de Historia 11 (2004), IEMA-CNAH, Bs. As., p.56.

26 - Tiempo Latinoamericano



era la incomprension que vivieron por
parte de quienes “... no entendieron lo
que hacian y porqué lo hacian, se pro-
dujeron quiebres que lastimaron la vida
de la iglesia™®

Ahora bien, esta atomizacion y crisis
de identidad que acompaii6 a la [IEMA
durante la dictadura militar y que en el
periodo de la reconstruccién democra-
tica aparece reflejada, como hemos po-
dido sospechar, no explicitamente sino
de manera implicita en el discurso del
sector dirigente de la [EMA; a partir de
los afios 90 volvera a aparecer en la
misma y se cristalizara en el lugar y va-
loracion que tendra la situacion de la
sociedad argentina y en el replanteo
misiologico presente en su discurso. Es
a fines del siglo XX que se llegd a un
consenso general en la clara conciencia
y lucha por los DDHH.”

Sin duda, la pregunta es ;jpor qué
la Iglesia Metodista y otras iglesias del
protestantismo historico (como los lu-
teranos, reformados y valdenses) se
comprometieron con los DDHH du-
rante la dictadura militar?

Hubo fundamentalmente un creci-
miento de la accion ecuménica de las

Cristianismo y DDHH.

iglesias protestantes argentinas y en
otros lugares de América Latina. En
1938 se funda la Confederacion de
Iglesias Evangélicas del Rio de la
Plata, posteriormente Federacion Ar-
gentina de Iglesias Evangélicas
(FAIE). Este periodo vio también nacer
movimientos estudiantiles ecuménicos
como la Unidén Latinoamericana de Ju-
ventudes Evanggélicas y el Movimiento
Estudiantil Cristiano, a través de los
cuales los estudiantes protestantes en-
traron en contacto con la teologia eu-
ropea, y se abrieron al didlogo con el
catolicismo y el marxismo. El lide-
razgo evangélico que posteriormente
daria origen a ISAL (Iglesia y Sociedad
en América Latina) se genero6 en estas
asociaciones de estudiantes.®

También el clima revolucionario
que en la década del 60" y 70" se da
en América latina- un kayros que hizo
de América Latina un “laboratorio”
socio-cultural, politico y religioso en la
segunda mitad del siglo XX,? - y la
emergencia de la teologia latinoameri-
cana de la liberacion(TLL), produjo
profundos cambios en la conduccidon y
laicado de gran parte de la IEMA, con
la consecuente autonomia institucional

& ANDINACH-BRUNO, op. cit, 2001, p.155.

7 Ver OVIEDO Pablo G., “Anélisis del discurso de la Iglesia Metodista Argentina en relacién a
la auto-comprension de su tarea (1983-1999)”, en Revista Evangélica de Historia Vol. 3-4,2005-

06, Bs. As., Ed. AH-IEMA, p. 47-50.

& Fue alli donde se empez6 a hablar de Marx, Barth, Bonhoeffer, y comenz el dialogo con el ca-
tolicismo. Asimismo, el Movimiento Ecuménico por los DDHH fue compuesto por iglesias que
ya contaban con varias décadas de colaboracion en la FAIE.

9 Ver SILVA GOTAY, El pensamiento cristiano revolucionario en América Latina y el Caribe, Sa-

lamanca, Sigueme, 1980, p.17.y p.367-369.

Tiempo Latinoamericano « 27



Pablo G. Oviedo

—en 1969 se autonomiza de UMC —
iglesia madre de U.S.A.-'° y redisefio
de su estrategia misionera en todos los
ambitos. Entre ellos fue el de romper
en parte con el modelo liberal —y con-
servador- teolodgico e institucional he-
redado y comenzar a dar pasos
auténomos en el contexto nacional y
latinoamericano. El metodismo argen-
tino -y rioplatense- aportd grandes li-
deres a la TLL y al movimiento
ecuménico regional en el Consejo La-
tinoamericano de Iglesias, como tam-
bién al Consejo Mundial de Iglesias.
Como dice el misionologo catdlico Be-
vans: “La teologia contextual se hace
cuando las experiencias del pasado se
comprometen con el contexto actual”.!!
Y en ese sentido el modelo misionero
de praxis fue el que la IEMA comenz6
a experimentar de forma consciente.
Haciendo énfasis en la tradicion profé-
tica del cristianismo y en el segui-
miento obediente a Jests; que en las
vidas de los pobres y excluidos, lla-

maba desde su Espiritu a actuar sin di-
laciones en ese contexto'?.

En el acercamiento ecuménico de
este periodo, los protestantes -varios
metodistas latinoamericanos entre
ellos- tomaron conciencia de su perte-
nencia a un grupo homogéneo. De
igual modo, las nuevas generaciones,
sintiendo las limitaciones de la heren-
cia del protestantismo misional -y bajo
el influjo del clima revolucionario y la
teologia europea- decidieron salir de la
estrechez del “ghetto protestante” lati-
noamericano, de sus tabues y su moral
pequefio burguesa, para “participar de
la lucha ideologica que traia de por si
la destruccion de ghetto y de la concep-
cion dualista iglesia-mundo”.!3

Desde las décadas del ‘60 y ‘70 al-
gunos tedlogos metodistas se sumaron
a la teologia de la liberacion, segura-
mente interpelados por la accion de
Dios en el contexto latinoamericano.
Durante esas décadas aportan a la teo-
logia de la liberacion, porque la meto-

10 En ese sentido aparecen diferentes situaciones que marcaran la vida de la IEMA 1962 - Apertura
ecuménica, 1969 — Autonomia de la United Methodist Church y Afirmacion de los Principios So-
ciales, 1973- Nueva Estrategia misionera. Los temas centrales de esta fase misionera de la Iglesia
seran: Autonomia vs. Continuidad, Compromiso socio politico del cristiano y la tension entre la
Evangelizacion vs. Accion Social. Ver BRUNO Daniel, “Abordaje y periodizacion para una historia
del metodismo en Argentina”, Revista Evangélica de Historia Vol. 7,2012, Bs. As., Ed. AH-IEMA,
p- 32.

11 Ver BEVANS Stephen, Modelos de Teologia Contextual, Quito, Editorial Verbo Divino, 2004,
p 15.

12 Ver BEVANS Stephen, op. cit. p. 136 y ss.

13 Ver Daniel BRUNO, “Abordaje y periodizacion para una historia del metodismo en Argentina”,
en Revista Evangélica de Historia VII (2012), p.41, y también de N. R. Amestoy, “De la crisis del
modelo liberal a la irrupcion del movimiento Iglesia y Sociedad en América Latina (ISAL)”, Teo-
logia y cultura, afio 8, vol. 13 (noviembre 2011), p.7-26. Amestoy analiza el modo en que la teo-
logia protestante fue acompafiando las transformaciones sociales y politicas a partir de la crisis de
1929 y adelante, que mostraron la crisis del modelo liberal y derivo en el movimiento Iglesia y
Sociedad en América Latina (ISAL).

28 « Tiempo Latinoamericano




dologia teologica metodista-wesleyana
es afin a la de la teologia de la libera-
cion naciente: no son teologias dogma-
ticas de escritorio sino respuestas
contextuales a la accion de Dios en la
historia. Luego, a partir de la década
del ‘80, abrevando libremente de sus
fuentes desde el lente de la liberacion
-y haciendo explicita su herencia-, va-
rios de los temas teologicos fueron ex-
humados, revalorados y reconstruidos
a la luz del contexto latinoamericano.'

En sintesis, la participacion de al-
gunas iglesias evangélicas nucleadas
en FAIE en la década del 70 en su de-
fensa de los DDHH, fue parte de su iti-
nerario teoldgico misionero en estas
tierras, de su mision encarnada y de la
respuesta a lo que Dios y la realidad
demandaban. Y hubo martires y testi-
gos de esa fe encarnada como Mauricio
A. Lopez ex rector de la U. N. de
Cuyo, el militante Oscar Alajarin me-
todista y gremialista ferroviario y los
24 jovenes de iglesia metodista desapa-
recidos/detenidos, y de otras iglesias
pertenecientes a FAIE.

Un claro antecedente fue el CAREF
(Centro de atencion al refugiado) que
desde el golpe militar en Chile en 1973
se recibe en Mendoza a los hermanos
chilenos exiliados y perseguidos, la
Comision de presos politicos creada
por el Centro ecuménico cristiano de
Cordoba en 1973 y las creaciones pos-

Cristianismo y DDHH.

teriores de la APDH, el MEDH, el
SERPAJ, entre otros y sus grandes ta-
reas integrales en DDHH durante la
dictadura y los afios siguientes a la re-
cuperacién democratica (1983). En esa
linea la creacion en 1983 de la CONA-
DEP: con el Obispo De Nevares, el
Obispo metodista C. Gattinoni, el Ra-
bino M. Meyer entre otros y todo el
acompafiamiento pastoral, juridico e
integral en la defensa de los DDHH,
hasta la publicacion del libro Nunca
Mas.

Razones para comprometernos en
DDHH hoy

Es bueno recordar la Declaracion Uni-
versal de 1948 como un logro de la hu-
manidad en su recorrido histérico.
Norberto Bobbio reconoce que la
misma “representa la conciencia histo-
rica que la humanidad tiene de sus pro-
pios valores fundamentales en la
segunda mitad del siglo XX. Es una
sintesis del pasado y una inspiracion
para el porvenir, pero sus tablas no han
sido esculpidas de una vez para siem-
pre”. Con todas las criticas decoloniza-
doras que podemos hacerle.

Con fines pedagogicos se suele uti-
lizar una distincion util en materia de
derechos humanos. Los de primera ge-
neracion: son los derechos civiles
(vida, libertad, propiedad, seguridad

1 Ver mi ensayo “Teologia de la liberacion y teologia wesleyana en América Latina” Teologia y
Cultura v.22, (Argentina, Ucel, 2020) 59-77. teologiaycultura.ucel.edu.ar/teologia-de-la-libera-

cion-y-teologia-wesleyana/

Tiempo Latinoamericano » 29



Pablo G. Oviedo

entre otros) y politicos (elegir y ser ele-
gido, derecho a asociarse con fines po-
liticos, etcétera). Los de segunda
generacion: son los derechos econdmi-
cos, sociales y culturales (trabajo, edu-
cacioén, salud, seguridad social,
etcétera). Los de tercera generacion:
son aquellos que no protegen el dere-
cho individual, sino colectivo. Como
los de solidaridad, ambiente libre de
contaminacion (La dimensién ecolo-
gica es ya otro gran tema teoldgico que
debe madurar en la defensa de la vida.
El tema del desmonte y el uso de los
agrotoxicos en nuestra provincia y ciu-
dad es un tema desafiante entre nos-
otros). Derecho a la paz, al desarrollo.
Una guerra, si bien afecta el derecho
individual a la vida de quien muere,
genera una violaciéon de todos al dere-
cho a la paz. Los titulares no son per-
sonas individuales sino los pueblos.
Por un lado, es necesario reconcebir la
relacién y lugar humano dentro de la
totalidad de la creacion. Y es necesario
volver a poner el derecho de los pue-
blos, de las comunidades y personas
por encima de los derechos corporati-
vos. (y en especial el derecho a la de-
mocratizacion de la informacion). Por
ultimo, los de “cuarta generacion: al-
gunos autores estan hablando de estos
derechos para referirse a la ciudadania
digital. Incluir dentro del catidlogo de
derechos el libre acceso y uso de toda

(44

Desde las décadas del ‘60 y 70
algunos tedlogos metodistas se
sumaron a la teologia de la
liberacion, seguramente
interpelados por la accion
de Dios en el contexto
latinoamericano. Durante esas
décadas aportan a la teologia de
la liberacién, porque la
metodologia teolbgica
metodista-wesleyana es afin a la
de la teologia de la liberacion
naciente: no son teologias
dogmaticas de escritorio sino
respuestas contextuales a la
accion de Dios en la historia.

29

la informacion digital sin restricciones
provenientes de los derechos de
autor”!’

Si este breve itinerario del desarro-
llo de los derechos humanos como
base para el fortalecimiento de la de-
mocracia sirve para algo, me parece
que es para tomar conciencia de la re-
lacion entre la bisqueda humana por la
libertad, la justicia y en este caso la fe
cristiana. Y es por esto, que no pode-
mos hablar de una “doctrina cristiana
de los derechos humanos”!® sino mas

5 La nocion historica de los derechos humanos, en Lucas CRISAFULLI, Derechos humanos,
Praxis historica, vulneracion, militancias y reconocimiento., ed. Del Sur, BSAS .2018

16 Esta vision modera aquella que anuncia que los derechos humanos han sido establecidos direc-

30 - Tiempo Latinoamericano



bien de un desarrollo en el que la ex-
periencia de la humanidad estimula a
los cristianos a explorar las fuentes de
su fe y redescubrir en ella una riqueza
para el compromiso con la vida .Este
proceso no es independiente de las
condiciones sociales, econdmicas, cul-
turales de los cristianos, por ello se
comprenden en parte las tensiones, am-
bitiiedades y hasta contradicciones en
la doctrina y especialmente en la prac-
tica de los mismos en relacion a los de-
rechos humanos.!’

La busqueda de una base teoldgica
ha logrado una plataforma firme para
la universalidad de la dignidad y el de-
recho humano. Hay consenso en dife-
rentes corrientes teologicas que las
doctrinas de la creacion y la redencion
cristianas han sido la base de este pen-
samiento teoldgico. El ser humano
como creacion e imagen de Dios tiene
dignidad como administrador y defen-
sor designado por Dios; la unidad y
dignidad humanas constituye un tram-
polin para afirmar el derecho de
todos/as (lucha contra el apartheid, ra-
cismo, machismo-Patriarcado, xenofo-
bia, aporofobia, etc.).

Por otro lado, la Encarnacion, el
amor universal de Dios en Jesucristo

Cristianismo y DDHH.

indica un compromiso definitivo de
Dios mismo con la humanidad, con
cada ser humano y con toda la crea-
cion. Afirma Leonardo Boff: “La Tie-
rra es el gran pobre que debe ser
liberado junto a sus hijos e hijas con-
denados”'® En ese sentido, recuperar
también desde una mirada decoloniza-
dora la sabiduria ancestral de los pue-
blos originarios que plantean una
comunion con la madre tierra , basada
en el “buen vivir” suma qamana, con-
tra el vivir “mejor” del sistema neoli-
beral.

Por ello es posible discernir en todo
este proceso un ethos cultural que tiene
que ver con la manifestacién de Dios
en su accion y su llamado. Esa con-
ciencia, debe seguir siendo un factor
positivo que ofrecemos como religio-
nes, en nuestra participacion politica y
social madura; que continta siendo
una materia pendiente en nues‘ros pue-
blos latinoamericanos. Ya que como
plantea el tedlogo catolico Hans Kiing
“Sin didlogo entre las religiones no
habra paz en la Tierra”'"®. Y creo que el
esfuerzo de valorar el aporte de cada
religion es fundamental a los fines de
motivar a la sociedad a vivir en el dia-
logo, el respeto y el pluralismo. Esto es

tamente por la Biblia, y fueron aplicados y reconocidos desde la misma escritura de la Biblia. Ver
Jose MIGUEZ BONINO Poder del Evangelio y poder Politico. La participacion de los evangélicos
en la politica en América Latina. Bs. As., Kairos, 1999. p. 110.

7Pablo R: ANDINACH-Daniel BRUNO, Iglesias Evangélicas y Derechos Humanos en la Argen-

tina, Ed. La Aurora, Bs As, 2001, p.155.

18 Ecologia: grito de la tierra, grito de los pobres, Bs. As: Lumen, 1996.p.6.

1% Ver Hans Kiing Lo que yo creo, Trotta, Madrid, 2011, p. 231.Para ello es necesario criterios
éticos globales para nuevas relaciones internacionales, si no nuestro planeta no sobrevivira.”

Tiempo Latinoamericano « 31



Pablo G. Oviedo

lo primero que ofrecemos a la sociedad
en materia de DDHH: respetarnos mu-
tuamente.

En medio de los dolorosos procesos
de exclusion generados por el neolibe-
ralismo global, Dios esta llevando a
cabo su gran obra de transformacion de
la vida en cada rincon de nuestras so-
ciedades, y desde alli nos sigue lla-
mando a ser parte de esa obra. La
comunidad religiosa tiene una concep-
cion de las relaciones humanas, nacida
de la fe, que se realiza en la participa-
cion, la solidaridad y el bien comun. Es
esa concepcion la que puede y debe
ofrecer a la sociedad, no como imposi-
cion, sino como contribuciodn a la for-
macioén de una ‘conciencia social’.
Como algunos han llamado el rol ‘pre-
politico o ideologico’ de la comunidad
religiosa: participar en el fortaleci-
miento de una sociedad civil -que cre-
ard sus propias organizaciones Yy
formas de expresion-, consciente, ac-
tiva, que integre y potencie los sectores
desprotegidos de la sociedad y cree
conciencia en otros sectores que asu-
man también la busqueda de los nece-
sarios cambios .Asi anticiparemos el
nuevo cielo y la nueva tierra (Apoca-
lipsis 21:1-5) que esperamos activa-
mente, porque otra vida es posible.

(Qué podemos proponernos como
tradiciones religiosas? En primer lugar,
realizar una autocritica sobre nuestro
papel historico en el pais y ser humil-
des en reconocer nuestras ambigiieda-
des y faltas en la defensa de la vida y

de la democracia. Promover y capaci-
tar para la defensa de los Derechos Hu-
manos y la democracia desde una
perspectiva ecuménica, interreligiosa,
solidaria e integral. Y ejercer una fun-
cion critica y profética en la sociedad,
y ante el Estado denunciando y resis-
tiendo todo atropello al ser humano,
junto a otros movimientos, trabajando
de este modo en la construccion de una
democracia real y no solo formal.

Hoy mas que nunca creemos y afir-
mamos que a raiz de que Jesus encarnd
la perspectiva profética, inicid su mi-
nisterio proclamando aquellas palabras
de Isaias que conectan la vision y el
compromiso de la fe con un accionar
de innegable contenido politico: «E/
Espiritu del Sefior estd sobre mi, por
cuanto me ha ungido para dar bue-
nas nuevas a los pobres; me ha en-
viado a sanar a los quebrantados de
corazon, a pregonar libertad a los cau-
tivos y vista a los ciegos, a poner en li-
bertad a los oprimidos y a predicar el
anio agradable del Seriory. (Lucas
4:16-19).

Dado que nuestra fidelidad también
se juega en las consideraciones y deci-
siones politicas que adoptemos, no
puede haber lugar a confusion: ni aco-
litos del poder ni prescindentes de la
esfera sociopolitica, sino una firme
conciencia profética que se ve concre-
tada en la inconformista e insaciable
hambre y sed de justicia. Se ha dicho
que con la democracia “se come, se
cura y se educa” y un juez de la corte

32 - Tiempo Latinoamericano



Cristianismo y DDHH.

suprema dijo hace un tiempo que
donde hay una necesidad no hay un de-
recho porque son infinitos y los recur-
sos finitos. ..pero nosotros/as seguimos
proclamando que “Jesus fue el que an-
duvo con y como parte del pueblo, ali-
mentando con panes y peces, sanando
a los enfermos y enseniando, creando
comunidad y esperanza”, por ello ha-
cemos memoria y renovamos la espe-
ranza en la nueva creacion.

Enfrentamos las oscuras fuerzas del
idolo del dinero que exige sacrificios
humanos y de la creacion, con la con-
viccion de que nuestro Maestro y
Sefior no fue retenido por la muerte:
“Porque una aurora vio su gran victo-
riasobre la muerte, el miedo, las men-
tiras, ya nada puede detener su
historia, ni de su Reino eterno la ve-
nida.”

Pero también y fundamentalmente:
“Porque El entro en el mundo y en la
historia, porque vivio sembrando amor
y vida... Porque ataco a ambiciosos
mercaderes... porque exalto a los
ninos, las mujeres. Porque El cargo la
cruz de nuestras penas...” como dice
el tango Tenemos esperanza del Ob.
Federico Pagura. En la esperanza de
que “ya no habra mas llanto, ni cla-
mor, ni dolor, ni muerte, porque Dios
estara en medio de ellos y ellas, y
serdn su pueblo” Ap. 21:4-5. El sigue
diciendo como la parabola del juicio
final (Mateo 25:31-46) cuando le pre-
guntan “Serior jcudando te vimos ham-
briento, desnudo, etc.? y afirma:
“Cuando lo hicieron con algunos de
estos mis hermanos pequerios, a mi me
lo hicieron” Mateo 25: 40.

Tiempo Latinoamericano » 33



