
� Tiempo Latinoamericano18

Contextos y repaso histórico 

Enrique Angelelli, obispo mártir de Ar-
gentina, definía a la Iglesia como 
“santa y pecadora”. Señalaba así los 
dos componentes centrales de su natu-
raleza: origen divino y constitución hu-
mana. Como asociación encarnada en 
la historia, siempre estuvo en estricta 
relación a los factores sociales de cada 
época. Con las limitaciones propias de 
toda institución, incluyendo comporta-
mientos ambiguos y hasta contradicto-
rios. Pero al tener como objeto y fin lo 
religioso, esa presencia histórica con-
tiene necesariamente aspectos que van 
más allá de la temporalidad. Esta di-
mensión trascendente se sustenta en la 
revelación bíblica, que aporta una cos-
movisión donde lo esencial del man-
dato divino es la felicidad y dignidad 
de los hombres en un modelo de vida 

comunitario (Hech.2), a imagen y se-
mejanza del Dios trinitario. Este cris-
tianismo vivido hasta el siglo tercero 
de la era cristiana, fue motivo de per-
secuciones por parte de los estados im-
periales y sus lacayos, que dejaron una 
pléyade de mártires. Pero sufrió modi-
ficaciones. La mayor parte de la histo-
ria del catolicismo, desde que el 
emperador Constantino lo instituciona-
lizó, quedó aliada a los poderes esta-
blecidos, resultando instrumento eficaz 
para su mantenimiento. Esto favoreció 
una característica principal que ha dis-
tinguido a la iglesia católica como ba-
luarte conservador del sistema 
dominante. 
     A pesar de esta presencia hegemó-
nica, también registra en su larga his-
toria la preservación de la memoria 
inicial. Ese cristianismo primitivo se 

LOS CRISTIANOS  
Y LOS DERECHOS HUMANOS

CATÓLICOS Y PROTESTANTES

Con motivo del 48 aniversario del golpe militar del 24 de marzo 
de 1976, Jóvenes de varias iglesias evangélicas organizaron el 
viernes 21, un panel en la Iglesia metodista, de la calle Lima, en 
Córdoba, con la participación del Pastor Pablo Guillermo 
Oviedo y el Director de la revista TIEMPO LATINOAMERICANO, Luis 
Miguel Baronetto. Publicamos “apuntes” de las exposiciones.

LUIS M. BARONETTO 



Tiempo Latinoamericano � 19

vivenció en grupos minoritarios que 
mantuvieron fidelidad a las motivacio-
nes primeras que le dieron origen. Y en 
este contexto, de construcción de la 
dignidad humana y la convivencia fra-
ternal, recuperamos el compromiso 
con los derechos humanos de los iden-
tificados con esta tradición de fe y ad-
hesión a los mandatos evangélicos 
(Lc.4, Mt.8, Mt,25).  
     En la historia reciente, las violacio-
nes a los derechos humanos padecidas 
con el terrorismo de estado, no fueron 
obra de ningún demonio, sino la res-
puesta de los grupos de poderes esta-
blecidos para frenar los procesos de 
cambios populares, que en América 
Latina han tenido y tienen un sustrato 
cultural religioso muy importante. Se 
trató de un plan sistemático largamente 
preparado, que se sigue desarrollando 
en contextos democráticos, entre los 
avances y retrocesos de la lucha cons-
tante por crecer en derechos portadores 
de mayor dignidad y justicia. 
     En el análisis de los conflictos so-
ciales y políticos en el continente lati-
noamericano, no se pueden obviar los 
llamados “Documentos de Santa Fe” 
(EEUU), elaborados por la CIA, que 
definieron a la teología de la liberación 
como “documento político disfrazado 
de creencia religiosa”. Y que debía 
combatirse en el contexto de la lucha 
cultural y política contra el “comu-
nismo”, genérico que en Argentina se 
denominó “tercermundismo”. Espe-
cialmente, sus consecuencias en orga-

nizaciones populares, comunidades 
eclesiales de base (Cebs) y otras mani-
festaciones de sus creencias. Dichas 
orientaciones, señalaron una nueva 
etapa de la política imperialista de los 
EEUU, en el marco de la posguerra. A 
la doctrina de las fronteras ideológicas 
(1964) y de la seguridad nacional (dé-
cada del 70), le siguieron los Docu-
mentos de Santa Fe que explicitaron el 
objetivo de atacar – procesos democra-
tizadores de por medio – los núcleos 
culturales expresados en lo que deno-
minaron el “cóctel más peligroso” de 
marxismo latinoamericano, cristia-
nismo de liberación y movimientos re-
volucionarios de raigambre 
nacionalistas. 
     Ante el crecimiento y desarrollo en 
la búsqueda de cambios revoluciona-
rios, desde las décadas 60 y 70 del 
siglo pasado, los poderes establecidos 
incrementaron la represión estatal y la 
violencia institucional. Presencia de los 
golpes de estado, al calor de las nuevas 
funciones establecidas para los ejérci-
tos de los países latinoamericanos, 
constituidos en guardias pretorianas de 
los intereses y hegemonías de los po-
deres económicos. 
     Dos documentos eclesiales, uno, ca-
tólico: Medellín; otro protestante: Oax-
tepec, marcaron el rumbo del 
compromiso cristiano con los procesos 
de transformación socio-políticos de 
América Latina en las décadas de los 
60, 70 y 80. 
     Junto al desarrollo de movimientos 



� Tiempo Latinoamericano20

de base y centros de reflexión movili-
zados por su fe religiosa, debe mencio-
narse el “ecumenismo práctico”; es 
decir, la confluencia de distintas tradi-
ciones cristianas en las tareas de con-
cientización y organización popular. 
Estos nuevos procesos también gene-
raron tensiones al interior de las pro-
pias instituciones eclesiásticas. En la 
Iglesia Católica, aún con limitaciones 
institucionales, la renovación conciliar 
del Vaticano II (1962-1965) y Medellín 
(1968), favoreció al cristianismo de li-
beración, que impulsó el compromiso 
con las transformaciones sociales y po-
líticas. Cristianas y cristianos padecie-
ron, como otras y otros militantes del 
campo popular, la persecución y la re-
presión mediante la implementación 
del terrorismo de estado. En el ámbito 
ecuménico, puede tomarse como tem-
prana referencia la experiencia de la 
Fundación Ecuménica Cuyo y su prác-
tica de la solidaridad con los exiliados 
chilenos, luego de la implantación de 
la dictadura del general Pinochet en 
septiembre de 1973, que tuvo la activa 
participación de la Central de Inteli-
gencia Norteamericana (CIA). La FEC 
– que a su vez integraba a nivel nacio-
nal APE (Acción Popular Ecuménica) 
- fue un espacio del ecumenismo prác-
tico, cumpliendo un rol asistencial, de 
cuidado y de denuncia de la situación 

en el país hermano, gestionando y 
acompañando el exilio hacia países eu-
ropeos, con la ayuda especialmente del 
Consejo Mundial de Iglesias. 
 

A partir de 1976 

En Argentina, los juicios por delitos de 
lesa humanidad – rehabilitados a partir 
del 2005 - posibilitaron conocer relatos 
donde las dos caras de la iglesia cató-
lica estuvieron presentes. En buena 
parte de los procesos judiciales, las víc-
timas declarantes mencionaron su 
identidad cristiana y también su perte-
nencia a la iglesia católica. En muchos 
casos denunciaron las conductas cóm-
plices de miembros de la jerarquía, la 
clerecía o laicales – militares, jueces, 
empresarios, intelectuales- que reivin-
dicaron su actuación como defensores 
de la “nación católica” y la “civiliza-
ción occidental y cristiana”, otorgando 
así legitimación religiosa a la dictadura 
que ejecutó el terrorismo de estado en 
una dimensión desconocida en la his-
toria del país. 
     Más allá de los documentos oficia-
les del episcopado argentino durante el 
período 1976-1983, que abordaron 
todas las problemáticas vigentes, in-
cluidas las de los detenidos sin proceso 
y de los desaparecidos1, un análisis que 
trascienda aquellas palabras escritas 
sin repercusión pública, exige valorar 

1  DOCUMENTOS DEL EPISCOPADO ARGENTINO – 1965-1981, Ed. Claretiana, Bs. As., 1982. 
Especialmente: Carta Pastoral, del 15-05-1976; Carta de la Comisión Ejecutiva de la CEA a la 
Junta Militar, del 7-07.1976; Carta de la CEA a los miembros de la Junta Militar, del 17-03-1977; 
Carta del presidente de la CEA al presidente Videla, 14 de marzo de 1977; Declaración de la Co-
misión Permanente llamando a una mayor reconciliación, del 14 de diciembre de 1979; Documento 
de la CEA: Iglesia y Comunidad Nacional, del 8-05-1981.

Católicos y Protestantes



Tiempo Latinoamericano � 21

las declaraciones periodísticas y los 
comportamientos concretos.  
     La Iglesia católica, tanto a nivel ins-
titucional como en las declaraciones 
circunstanciales de algunos obispos, 
tuvo la doble expresión que la ha ca-
racterizado a lo largo de su historia, es-
pecialmente a partir del Concilio 
Vaticano II (1962-1965): el tradiciona-
lismo conservador y la renovación 
conciliar. Dentro de estos dos grupos 
podrían señalarse otros matices dife-
renciales; pero la mayoría en el episco-
pado argentino respondió a la 
hegemonía de la cúpula en manos del 
primer grupo, que marcó la conducta 

pública de la jerarquía y una parte im-
portante de los estamentos laicales y 
sacerdotales. 
     En 1976 el presidente del episco-
pado, y a la vez Vicario castrense, 
Adolfo Tortolo dio la bienvenida a la 
Junta Militar que usurpó el gobierno el 
24 de marzo: “Ha comenzado la hora 
de un renacer de la Nación…Todos te-
nemos que pagar una cuota de sacrifi-
cio. E instó a trabajar “codo a codo 
con nuestro Señor en la restauración 
del ser nacional.”2 En su Mensaje de 
Pascua, pocos días después, expresó: 
“El mayor pecado ha sido arrancar a 
Dios del corazón rico de nuestra ju-
ventud y de haberle impuesto por obra 
de ideólogos advenedizos la dictadura 
de la anarquía moral.”3  
     En el escenario mismo del foco de 
la represión, en Tucumán, el Nuncio 
Apostólico Pio Laghi afirmó la comu-
nión de objetivos: “…la autodefensa 
exige tomar determinadas actitudes y, 
en este caso, habrá de respetarse el de-
recho hasta donde se puede. (…). La 
causa de la violencia existente en el 
país es de origen ideológico. El país 
tiene una ideología tradicional y 
cuando alguien pretende imponer otro 
ideario diferente y extraño, la nación 
reacciona como un organismo, gene-
rándose la violencia”.4 Pio Laghi com-
pletó su pensamiento antes de 
emprender el regreso: “La Patria no es 

2  TORTOLO, A., Diario El Independiente, 4 de abril de 1976, pag. 6.
3  TORTOLO, A., Diario El Independiente, 20 de abril de 1976, pag. 9.
4  LAGHI, P., Diario El Independiente, 27 de junio de 1976.

LOS CRISTIANOS Y LOS DERECHOS HUMANOS

Dos documentos eclesiales, 

uno, católico: Medellín;  

otro protestante: Oaxtepec,  

marcaron el rumbo del  

compromiso cristiano con los 

procesos de transformación 

socio-políticos de América  

Latina en las décadas de los 

60, 70 y 80.

“

”



22 � Tiempo Latinoamericano

solamente el territorio y sus fronteras, 
es un conjunto de valores (…). Es tam-
bién el espíritu nacional, la fe en Dios, 
el respeto de los derechos y el desarro-
llo en orden, signado por la justicia y 
la paz.”. En el aeropuerto tucumano el 
jefe de operaciones antisubversivas, 
general Antonio Domingo Bussi, al 
despedirlo concretó: “Los soldados 
están empeñados en una misión de de-
fensa de los valores de la Iglesia, de la 
Familia y de la Patria.”5.  
     El obispo Victorio Bonamín, pro vi-
cario castrense, varios meses antes 
había dicho: “Cuando hay derrama-
miento de sangre hay redención. Dios 
está redimiendo mediante el Ejército 
Argentino la Nación Argentina. (…) ¿Y 
no querrá algo más de las Fuerzas Ar-
madas…?”, se preguntó el provicario 
castrense. “Debe alzarse lo que está 
caído y qué bueno es que sean los pri-
meros en alzarse los militares”.6 Inci-
tación al golpe militar que mereció el 
repudio de los principales partidos po-
líticos. 
     Fue sin duda el Vicariato castrense 
el instrumento principal de la legitima-
ción ideológico-religiosa que acom-
pañó el accionar represivo para salvar 
“el estilo de vida occidental y cris-

tiano”. Hacia el interior de las fuerzas 
armadas lo hizo a través de una refor-
zada presencia de capellanes militares, 
que “tranquilizaron” las conciencias 
individuales ante la crueldad de la re-
presión. “En el período 1975-1983, el 
vicariato expandió 406 capellanes por 
el territorio nacional, en las distintas 
fuerzas: 241 en el Ejército, 64 en la 
Marina, 59 en la Gendarmería y 42 en 
la FAA (Fuerza Aérea).”7 A los que 
deben sumársele los capellanes poli-
ciales. 
     En la postura opuesta, Mons. Ange-
lelli le escribió al arzobispo Vicente 
Zazpe: “…La ‘caza de brujas’ anda en 
toda su euforia. Los protagonistas de 
La Costa son los mentores, consejeros 
y quienes confeccionan listas de gente 
para la cárcel y para ser puestos en el 
index…”8. Dos meses antes había pro-
puesto a las máximas autoridades del 
episcopado: “Necesitamos urgente-
mente clarificar la misión que corres-
ponde a las Diócesis y a la Vicaría 
Castrense…Es hora que abramos los 
ojos y no dejemos que Generales del 
Ejército usurpen la misión de velar por 
la Fe Católica.”9 En mayo llevó a la 
Asamblea de la Conferencia Episcopal 
un largo listado como denuncia de vio-

5  LAGHI, P. – BUSSI, A., Id., 28 de junio de 1976. 

6  BONAMÍN, V., Diario La Nación, 24 de septiembre de 1975.

7  BILBAO, L. – LEDE MENDOZA, A., Profeta del Genocidio, Ed. Sudamericana, 2016, pag. 
214.
8  ANGELELLI, E., Carta a Mons. Zazpe, 26 de abril de 1976, Revista Tiempo Latinoamericano 
N° 25, Córdoba, 1986, pag. 10.
9  ANGELELLI, E., Carta al Episcopado Argentino, 25 de febrero de 1976, Id., pag. 4.

Católicos y Protestantes



Tiempo Latinoamericano � 23

laciones a los derechos humanos en La 
Rioja. Pero su pedido no entró en el te-
mario. Al salir dijo: “El Sanedrín me 
ha juzgado, el Sanedrín me ha conde-
nado”.10  
     Sin embargo, Angelelli no fue el 
único, ni estuvo sólo. Sacerdotes, reli-
giosas y laicos de su diócesis lo acom-
pañaban. En el resto del país actuaban 
los sacerdotes del Tercer Mundo, aun-
que como movimiento ya se habían di-
suelto. Y a nivel jerárquico la activa 
participación de un grupo minoritario 
de obispos, parte integrante del episco-
pado, sin demasiado eco en una mayo-
ría siempre proclive a seguir los 
lineamientos oficiales de las cúpulas 
hegemonizadas por los obispos conser-
vadores. En torno a los derechos huma-
nos, se destacó el rol del obispo de 
Neuquén Jaime De Nevares, en la 
APDH (Asamblea Permanente por los 
Derechos Humanos) junto a dirigentes 
de otros credos religiosos, y políticos 
como Raúl Alfonsín, Simón Lázara o 
el sindicalista Alfredo Bravo, entre 
otros. También el obispo Miguel He-
sayne, de Viedma. El obispo Jorge 
Novak, designado titular de Quilmes 
en 1976, estuvo en la formación del 
MEDH (Movimiento Ecuménico de 
Derechos Humanos), junto a varias 
iglesias protestantes. Y el obispo Car-
los Horacio Ponce de León, de San Ni-
colás, silencioso pero contundente, que 
en junio de 1977 murió en un “acci-

dente automovilístico” provocado in-
tencionalmente como el de Angelelli. 
El SERPAJ (Servicio de Paz y Justicia) 
de Adolfo Pérez Esquivel, con presen-
cia en varios países latinoamericanos. 
Todos ellos incluían a sacerdotes, reli-
giosos y laicos, que junto a ciudadanos 
de ideologías y partidos diversos, ca-
nalizaban sus compromisos en la de-
fensa de los derechos humanos, 
reclamando la aparición con vida de 
los secuestrados y la libertad de los 
presos políticos. Pero además otorga-
ban ayuda concreta a familiares en sus 
gestiones. En todos estos ámbitos los 
familiares se fueron encontrando hasta 
que pudieron organizarse en forma au-
tónoma con fondos de la solidaridad 
internacional, en cuya obtención parti-
ciparon los organismos mencionados. 
Con fuerza simbólica quedó grabada la 
presencia de Fray Antonio Puigjané, 
entonces miembro del SERPAJ, con su 
hábito franciscano, en la ronda de los 
jueves de Plaza de Mayo, de donde 
surgieron primero las Madres y des-
pués las Abuelas. Córdoba contó con 
la participación del sacerdote Felipe 
Moyano Funes en la APDH y del P. 
José Nasser en la delegación regional 
de la CONADEP. Igual presencia de 
religiosas y religiosos hubo en otras 
provincias – el obispo Alberto Devoto 
de Goya (Corrientes) -, donde se pudo 
canalizar la solidaridad con los perse-
guidos, incluyendo el albergue hasta 

10  KIPPES, M., en Sentencia Judicial - Homicidio del Obispo Angelelli, Ed. Tiempo Latinome-
ricano, 2015, pag. 149. 

LOS CRISTIANOS Y LOS DERECHOS HUMANOS



� Tiempo Latinoamericano24

encontrar formas de salir del país. No 
en pocos casos, tal como ha sido testi-
moniado en los juicios, los militantes 
políticos refugiados, habían pertene-
cido a movimientos juveniles o socia-
les de la iglesia de los pobres. Esta 
memoria aún dispersa e incompleta to-
davía espera ser recuperada. Y más 
aún, deberá ser reconocida y valori-
zada por la institución eclesiástica.11 
     Pasos importantes, en este sentido, 
fueron la apertura de los archivos vati-
canos dispuesta por el Papa Francisco 
y la decisión del Episcopado Argentino 
de ponerlo a disposición de las vícti-
mas del terrorismo de estado y de la 
justicia federal. Pero, además, la reso-
lución de publicar los archivos propios, 
que incluyen las actas de las asambleas 
episcopales de esos años, las comuni-
caciones de la cúpula eclesiástica con 
la Junta Militar de la dictadura gober-
nante, y los informes reservados y car-
tas de la Nunciatura al Vaticano, con 
los reclamos de familiares ante estas 
instancias eclesiásticas. Los tres volu-
minosos tomos de “La verdad los hará 
libres”,12 incluyen testimonios de pro-
tagonistas de la época, y reflexiones te-
ológicas e históricas, con diversas 
perspectivas, dejando abierto este sa-
ludable camino de reparación. 
     Involucrarse en la lucha contra las 
violaciones de los derechos humanos 
es un mandato evangélico, de la misma 

manera que asumir la defensa de los 
derechos de los más necesitados, vul-
nerables y empobrecidos. No se trata 
de una opción que pueda obviarse. Es 
una obligación que emerge como exi-
gencia de fe, la misma fe de Jesús en 
su Evangelio. Seremos juzgados por 
esta fidelidad (Mt.25). Por la vida y 
vida en abundancia. 
 

Luis Miguel Baronetto

11  Cfr.: BARONETTO Luis Miguel, “Iglesia y Derechos humanos”, Revista Solidaridad Global 
(Secretaría de Extensión de la Universidad Nacional de Villa María), agosto, 2017.
12  C. GALLI, J. DURÁN, L. LIBERTI, F. TAVELLI, La Verdad los hará libres, T. 1-2-3, Pla-
neta, Bs. As, 2023. 

Católicos y Protestantes


