
Tiempo Latinoamericano � 1

Dios, Padre Nuestro, creador del cielo y de 
la tierra, 
te damos gracias por habernos reunido 
como hermanos en este lugar, 
ante esta roca rota por el trabajo del 
hombre, 
te pedimos por todos los trabajadores. 
 
Por aquellos que trabajan con sus manos, 
y con un enorme esfuerzo físico. 
Cuida sus cuerpos del desgaste excesivo, 
que no les falte la ternura y la capacidad 
para acariciar 
a sus hijos y jugar con ellos. 
Concédeles constantemente la fortaleza del 
alma y la salud del cuerpo 
para que no sean esclavos del peso de su 
oficio. 
 
Haz que el fruto del trabajo 
les permita asegurar dignamente la 
subsistencia de sus familias. 
Que encuentren en ellas, cada noche, 
calor, descanso y aliento, 
y que juntos, reunidos bajo tu mirada, 
conozcan la auténtica alegría. 
 
Que nuestras familias sepan que la alegría 
de ganarse el pan 
es plena cuando ese pan se comparte; 
que nuestros niños no sean forzados a 
trabajar, 
puedan ir a la escuela y perseverar en sus 
estudios, 
y sus maestros ofrezcan tiempo a esta 
tarea, 
sin necesitar de otras actividades para el 
sustento cotidiano. 
 
Dios de justicia, toca el corazón de los 
empresarios y los dirigentes: 
Que hagan todo lo posible 
por asegurar a los trabajadores un salario 
digno, 
y unas condiciones que respeten la 
dignidad de la persona humana. 
 

Hazte cargo con tu paternal misericordia 
de los que no tienen trabajo, 
y haz que el desempleo -causa de tantas 
miserias- 
desaparezca de nuestra sociedad. 
 
Que cada uno conozca la alegría y la 
dignidad 
de ganarse el propio pan para llevarlo a su 
casa y 
mantener a su familia. 
 
Padre, crea entre los trabajadores un 
espíritu de auténtica solidaridad. 
Que sepan estar atentos unos a otros, 
que se animen mutuamente, que apoyen a 
los que están agobiados, levanten a los que 
han caído. 
 
Que, ante la injusticia, sus corazones no 
cedan a la ira, al rencor, 
a la amargura, sino que mantengan viva la 
esperanza 
de ver un mundo mejor y trabajar para 
alcanzarlo. 
 
Que sepan, juntos, de manera constructiva, 
hacer valer sus derechos, y que sus voces 
sean escuchadas. 
 
Dios, Padre Nuestro, tú has dado como 
protector de 
los trabajadores del mundo entero a san 
José, 
padre adoptivo de Jesús, 
esposo valiente de la Virgen María. 
 
A Él le confío a todos los que trabajan aquí, 
en Akamasoa, 
así como a todos los trabajadores de 
Madagascar, 
especialmente los que tienen una vida 
precaria y difícil. 
Que él los guarde en el amor de tu Hijo 
y los sostengan en sus vidas y en sus 
esperanzas. 

Amén. 

ORACIÓN DEL PAPA FRANCISCO  
POR LOS TRABAJADORES

Cantera de Mahatzana, Antananarivo, Madagascar. 
Domingo, 8 de septiembre de 2019.



La enorme repercusión mundial de la muerte del Papa Francisco, el pa-
sado 21 de abril, fue una clara evidencia de la trascendencia que tuvieron 
sus doce años como autoridad máxima de la Iglesia Católica. Sus pala-
bras, pero especialmente sus actitudes y gestos, mostraron un modo de 
conducción que trajo aires frescos a una institución necesitada de una 
renovada presencia en los más diversos ambientes y lugares de la socie-
dad y del mundo en general. Nuevas y viejas problemáticas fueron abor-
dadas con una visión más cercana a las fuentes evangélicas, como 
manifestación de lo divino encarnado en lo humano. No fue poca cosa 
abordar cuestiones abiertas hace 60 años en el Concilio Ecuménico Va-
ticano II, todavía pendientes de realización. Y no le faltó audacia para 
introducir problemáticas, que dieron pasos adelante, aunque falten otros. 
El mismo Francisco consideró los cambios como procesos. Será cuestión 
de profundizar debates, que serán más efectivos, si además cuentan con 
la fuerza de una comunidad eclesial capaz de responder a su misión de 
construir la solidaridad, la justicia y la paz. Hay nuevos caminos abiertos 
a la participación que, si se transitan también desde sus jerarquías, ayu-
darán sin duda a la tarea esencial de servir a la humanidad, especialmente 
a esas inmensas mayorías víctimas de sociedades elitistas y opresoras. 
El camino de la sinodalidad, con varios años en ejercicio, ha extendido 
su comprensión en las comunidades, aunque buena parte del catolicismo 
aún manifieste su resistencia a la apertura y al “caminar juntos”. Fueron 
los mismos sectores que obstruyeron propuestas, que quedaron truncas, 
como las debatidas en el Sínodo para la Amazonia, en el 2019. Y más 
aún, cuando no ocultaron acusaciones falsas al propio Francisco, hasta 
desde las mismas entrañas del poder vaticano, donde sin duda también 
se juegan arraigados intereses antievangélicos. Desafíos internos y ex-
ternos para León XIV, que con modos distintos pareciera encarnar con-
tinuidades de las principales preocupaciones de naciones, pueblos y 
continentes que anhelan y buscan el “buen vivir”. 

Desde sus inicios Francisco apeló a la memoria de nuestro már-
tir y beato Enrique Angelelli para insistir en la necesidad de poner el 

2 � Tiempo Latinoamericano

EDITORIAL

FRANCISCO  
CON UN OÍDO EN EL PUEBLO 



oído en el Pueblo. Lo había escuchado en 1973 cuando el obispo de La 
Rioja les predicó a los jesuitas que debían elegir a su Superior Provincial. 
Lo encarnó como arzobispo de Buenos Aires. Y lo escribió en su Exhor-
tación Apostólica Evangelii Gaudium en el 2013: “Un oído al Pueblo…
prestando atención al pueblo concreto, con sus signos y símbolos, res-
pondiendo a las cuestiones que plantea.” (EG,154). Para escuchar los 
clamores de los pobres del mundo y del mundo de los pobres, los buscó 
en sus múltiples viajes por las periferias geográficas y existenciales. 
Amistad social, dignidad, justicia social, diálogo, encuentro, espiritua-
lidad, trabajo, tierra, techo, unidad, misericordia, paz, fueron ejes de sus 
mensajes. Palabras claves para la convivencia humana, nunca exenta de 
conflictos, enfrentamientos y desigualdades. 

“La cultura humana de un pueblo se ve cómo cuidan a los niños 
y cómo cuidan a sus viejos”, les dijo Francisco a los movimientos po-
pulares en el Encuentro del 2024. Todo lo contrario a los alimentos que 
la Ministra Petovello les niega a los comedores o a lo que sucede cada 
miércoles cuando los jubilados se manifiestan pacíficamente en las calles 
de Buenos Aires y son ferozmente reprimidos por el gobierno del “li-
bertario” Milei. 

“Un oído en el Pueblo” fue para Francisco escuchar los clamores 
de las periferias del mundo que visitó, acompañó y alentó. Comunidades 
y pueblos apenas nombrados en el concierto de las naciones, que fueron 
subidos al escenario como actores que buscan justicia y paz. Francisco, 
trascendió las fronteras de la institución católica que condujo para refe-
renciarse en un liderazgo mundial de importante trascendencia como 
para contrabalancear el avance de los grandes poderes económicos, cul-
turales y políticos empeñados en imponer un proyecto para pocos.    

Tiempo Latinoamericano � 3



En esta edición, TIEMPO LATINOAMERICANO decidió, en el marco 
de las memorias que necesitamos preservar, incluir algunas miradas 
sobre el legado del Papa Francisco. No son las únicas, pero ayudan al 
rumbo que necesitan los sectores populares para acceder a la vida justa 
y digna que reclama la condición humana; y es negada por los artífices 
de una sociedad cruel y violenta, que siembra y cultiva la muerte, de los 
pobres y de la Casa Común.  

En el mismo mundo, desde otro lugar y en otra dimensión, pero 
en tiempos coincidentes, donde otro protagonista, desde su rol político, 
también dejó huellas que es urgente y necesario que sean recorridas por 
los que pretenden cumplir un rol desde las estructuras políticas, que tie-
nen por fin la realización de la convivencia y la justicia. José “Pepe” 
Mujica, un año mayor que Francisco, que compartió la época, desde una 
cosmovisión no coincidente en muchos aspectos, demostró que se pue-
den derribar muros y construir puentes para enlazar proyectos que abar-
quen todas las orillas siempre olvidadas y más necesitadas. Los muros y 
los puentes de los que también habló León XIV desde que asumió como 
Papa. 

Memorias que son continuidad de las que cada año revivimos 
en el testimonio de los mártires, que honramos con el permanente re-
clamo de verdad y justicia. Esta vez, también con celebraciones y acti-
vidades ecuménicas, que se sumaron a la tradicional y masiva marcha 
del 24 de marzo en repudio al terrorismo de estado y las reverberaciones 
negacionistas del actual gobierno nacional, que avanzó en la desarticu-
lación de archivos, personal y espacios destinados a preservar la memo-
ria. Pero no logró impedir la continuidad de los juicios por delitos de 
lesa humanidad, que más allá de sospechosos retrasos judiciales, siguen 
4 � Tiempo Latinoamericano

EDITORIAL

“Un oído en el Pueblo” fue para Francisco  
escuchar los clamores de las periferias del 

mundo que visitó, acompañó y alentó.  
Comunidades y pueblos apenas nombrados 
en el concierto de las naciones, que fueron  

subidos al escenario como actores que  
buscan justicia y paz

“

”



Tiempo Latinoamericano � 5

FRANCISCO CON UN OÍDO EN EL PUEBLO

mostrando a las nuevas generaciones los efectos de las violaciones a los 
derechos humanos. En Córdoba, lo vivimos con el juicio y condena a la 
complicidad judicial de miembros de la justicia federal.  

La segunda mitad de este 2025 nos traerá novedades, quizás no 
tan novedosas. Habrá que seguir de cerca las pujas económicas, políticas 
y culturales que se disputan a nivel global y tienen manifestaciones re-
gionales y locales. Nada de lo que sucede en el país es ajeno a las ten-
siones y disputas mundiales, más cuando los gobiernos se convierten en 
sirvientes y abandonan el destino de felicidad para sus pueblos. En Ar-
gentina, las elecciones legislativas también servirán para probar si la di-
rigencia política que se define de raigambre popular es capaz de ofrecer 
alternativas concretas para contrarrestar el ajuste salvaje que padecen 
los trabajadores formales e informales, jubilados y otros sectores que 
han venido perdiendo derechos que garantizaban mejores condiciones 
de vida. Parafraseando a la reconocida escritora chilena Isabel Allende 
podemos decir que el presente es atroz, pero no es eterno. Esa perspec-
tiva, por cierto, necesita construirse día a día, recreando también nuevas 
formas de hacer política. 

“Un oído al Pueblo”, con el que Angelelli, Sarita, Francisco, 
Mujica y muchas y muchos más, - desde la religión, la política, el sin-
dicalismo y otras responsabilidades - supieron escuchar las demandas, 
y transformarlas en acciones capaces de revolucionar lo aparentemente 
inconmovible. Aquella consigna y estos legados no son para el homenaje 
vacío y formal. Deben servir para aportar al encuentro y al diálogo que 
fortalezca un andar común, tras un proyecto que deberá reformularse, 
reconstruirse o construirse desde los espacios y memorias que se com-
parten en la lucha cotidiana por pan, trabajo, techo y tierra. La lucha por 
la justicia, como garantía de la paz, para la vida abundante para todas y 
todos, empezando por aquellos y aquellas que hoy menos pueden vivirla, 
a causa de los que acaparan para sí, lo que fue destinado para todos. Em-
pecinados en estas convicciones, insistiremos para contagiarlas, con la 
misma acción y la misma esperanza de los sembradores que arrojan las 
semillas en tierras fértiles o pedregosas, porque las fortalezas y las es-
piritualidades con nuevas energías también se contagian, se construyen 
y son capaces de obrar las transformaciones que las sociedades y los 
pueblos necesitan. 

Junio 2025 
Equipo Tiempo Latinoamericano   



6 � Tiempo Latinoamericano

ANÁLISIS POLÍTICO

“No debería extrañar si en las próximas elecciones se repiten resultados, 
que prolongarán los lamentos y agudizará los conflictos”. Así expresaba 
el análisis político de noviembre/24, en la edición 114 de esta revista. 
Lamentablemente algunos resultados de las primeras elecciones legis-
lativas de este 2025 van confirmando, como tendencia, aquel pronóstico; 
aunque debería matizarse el análisis al evaluar los resultados en la CABA 
(Buenos Aires Ciudad) y las cinco provincias (Chaco, Santa Fe, Jujuy, 
Salta y San Luis).  

Por otra parte, ante las dificultades socio-económicas que se 
agravan, los conflictos se han mantenido, aunque no con la envergadura 
que podrían haberse manifestado en relación a la agresividad de las po-
líticas implementadas sin tapujos a favor de los grupos concentrados de 
poder, con el consecuente perjuicio a los descartados de siempre. En este 
aspecto, el fervor de la resistencia inicial demostrada por el movimiento 
obrero organizado ha decrecido. Y aumentó la fragmentación de las res-
puestas obligadas por la dispersión de las acciones patronales, ya sean 
las empresas pequeñas y medianas prisioneras de sus achiques o los ajus-
tes de fuentes laborales importantes, como efecto de las medidas, entre 
las cuales se va acentuando la apertura a las importaciones, en una eco-
nomía asentada en la especulación financiera. La población en general, 
ante las urgencias cotidianas para garantizar sus necesidades primarias, 
experimenta el abandono del estado y la inutilidad de los instrumentos 
políticos. Esto es lo más grave, porque con todo ello, quienes concentran 
y hegemonizan los principales factores de poder, tienen la cancha des-
pejada para expoliar al país. 

La grave situación política que se vive en Argentina, con el 
avance de una democracia desgastada, es difícil resumirla. Sin menos-
preciar el rol del debate y las reflexiones, el Papa Francisco, solía repetir 
que “no nos salvamos con ideas, sino con gestos concretos”. Y esta pre-
misa, que también supo poner en práctica desde su pontificado, requiere 
plasmarse en el terreno político, donde las palabras abundan y los hechos 

CHANTAJE POLÍTICO  
Y DEBILIDAD DEMOCRÁTICA 



Tiempo Latinoamericano � 7

– las más de las veces – las contradicen favoreciendo conductas “anti-
política” engañosas. Este es el fenómeno principal que ha venido a pal-
parse en esta primera mitad del 2025, y amenaza con repetirse en las 
elecciones legislativas de octubre donde se renovarán mandatos en las 
provincias, las ciudades y en el Congreso Nacional. 
 

Chantaje político 

Entre los principales factores del desgaste democrático deben señalarse 
las extorsiones del poder ejecutivo nacional para consolidar un anda-
miaje “legal” que garantice la continuidad de sus políticas, mediante los 
DNU y los contubernios en Diputados y Senadores, con sus conocidos 
mecanismos del mismo Milei y la “casta”. Aunque le sea costosa, según 
los trascendidos de corrupciones, que no se investigan, por la complici-
dad judicial, salvo la del  ex senador Edgardo Kueider, que lo agarraron 
con las “manos en la masa” y en Paraguay. Pero de los radicales con pe-
luca y otros casos que se mencionan en la compra de votos legislativos, 
el poder judicial pareciera no haberse enterado. Ni siquiera, para dar al-
guna señal de salud democrática ante el escandaloso manejo de la lla-
mada “criptoestafa”, que involucró no sólo al presidente Milei, sino a 
su entorno más cercano. Tampoco aquí las instancias judiciales parecie-
ran demostrar celeridad. No en vano el Ejecutivo nacional se muestra 
interesado en manipular la designación de jueces en la Corte Suprema 
de Justicia y en otros lugares claves para sus intereses.  

El chantaje político ha sido evidente en las negociaciones con 
los gobernadores de las provincias. Ya sea con los recortes del tesoro 
nacional, las artimañas para reducir la coparticipación federal y las obli-
gadas renegociaciones de antiguas deudas, especialmente las previsio-
nales. No se trata sólo de los recursos económicos que se niegan, sino 
del perverso mecanismo de arreglos bilaterales entre Nación y provin-
cias, que ha contribuido a una mayor desintegración del sistema federal 
de gobierno en todo el país. También resquebrajando las incipientes ligas 
regionales, unidas por problemáticas comunes, como la patagónica, la 
del centro o la del litoral del país. De este modo, cada uno queda debi-
litado y debe rebuscársela solo ante los aprietes del sistema unitario cen-
tralizado en el gobierno nacional. Ese desmembramiento, también atenta 
contra las posibilidades de construcciones políticas capaces de expresar 
una integración concreta en el tratamiento de los dispares problemas que 
aquejan a los distintos sectores en las economías regionales. Así, el país 
atomizado – la patria que somos sus habitantes de carne y hueso, pero 
también de corazón – debe someterse a los dictados del macroencefa-



8 � Tiempo Latinoamericano

lismo burocrático que se acentúa día a día, año a año. Con todo ello, se 
aumenta el escepticismo en la población, y ante el abandono del estado, 
cada habitante se refugia en sus propias cuevas, acentuando el indivi-
dualismo que se promueve como conducta social. Derivado de ello, 
crece el rechazo a la política, que en los hechos no le sirve para solucio-
nar, lo que cada uno resuelve por sus propios medios. Salvo los pícaros 
y corruptos que crecen como hongos y se presentan como la “nueva” 
política. 

Cada vez con mayor evidencia queda al desnudo que el gobierno 
nacional es utilizado como instrumento de acumulación de riquezas para 
sectores minoritarios con sedes internacionales, que usan nuestro terri-
torio para apoderarse de sus recursos y jugarlos en la timba financiera. 
Ya no interesa la producción nacional, sus empresas ni sus trabajadores. 
Sólo quieren sobrevivientes consumidores de bienes y servicios, cada 
vez más inalcanzables. 
 

Debilidad democrática 

Los bajos porcentajes de ciudadanos que concurrieron a votar (un poco 
más del 50%), que reducen a la mitad el porcentaje obtenido por cada 
candidato pareciera no haber preocupado a la mayoría de los principales 
dirigentes y partidos políticos, es un grave síntoma de la enfermedad de 
la democracia en que vivimos. Cansancio, hastío, frustración, engaño, 
traición, desconfianza, mentira. Este conjunto de experiencias y sensa-
ciones pueden indicar algunos síntomas que padece la ciudadanía, por 
el dislocamiento de lo que habitualmente se denomina “la política”, 
como si fuera un algo desencarnado y del que nadie se hace cargo, ni si-
quiera los votantes. Por cierto, que tiene su arrastre y no es responsabi-
lidad exclusiva de determinados dirigentes o partidos. Tampoco de la 
ciudadanía, que revalorizó las estructuras democráticas, luego de los trá-
gicos padecimientos de las dictaduras. En nuestras páginas, y especial-
mente en nuestro “Dossier”, desde hace bastante tiempo venimos 
recogiendo aportes acerca de los procesos democráticos y democratiza-
dores en Latinoamérica y otras latitudes del mundo. Allí se abunda en 
causales y propuestas para revertir lo que hace varias décadas el econo-
mista y teólogo Franz Hinkelammert denominó “democracias de la se-
guridad nacional”. Las resistencias a producir los cambios que a través 
de las elecciones se han reclamado en varios países latinoamericanos, 
agudizó la desconfianza popular sobre las posibilidades concretas de re-
alizar transformaciones de fondo para eliminar las injusticias sociales y 
generar una sociedad más participativa, justa y fraternal.  

ANÁLISIS POLÍTICO



Tiempo Latinoamericano � 9

El rechazo a expresiones políticas con raíces populares o el has-
tío de estructuras democráticas que han demostrado ser servidoras de 
los poderes económicos hegemónicos, abandonando a las mayorías em-
pobrecidas a su propia suerte, en no pocos casos ha derivado en la bús-
queda de la “salvación” en personas ajenas al mundo de la política, con 
apoyo de sectores religiosos que fomentan un espiritualismo evasivo de 
la realidad. Existen más argumentos para explicar fenómenos que no 
son exclusividad de nuestro país. Lo concreto es que esta hegemonía de 
la derecha política tiene fuerte presencia a nivel global. Y las expresiones 
políticas que históricamente han canalizado las aspiraciones y necesi-
dades de las mayorías populares vienen demostrando resquebrajamien-
tos que han debilitado los niveles de adhesión. El anquilosamiento de 
sus estructuras de participación, la ausencia de capacidad autocrítica, la 

Ante el reclamo persistente de nuestros 
jubilados por mejoras en sus haberes 

pedimos que se convoque a todos los sec‐
tores representativos de la comunidad 
para resolver su delicada situación. El ini‐
cio de un diálogo es siempre la mejor res‐
puesta ante un reclamo. 

Al mismo tiempo expresamos 
nuestro repudio a la represión de las fuer‐
zas de seguridad sobre la multitud que se 
reúne frente al Congreso de la Nación 
cada miércoles, acompañando el legítimo 
reclamo de nuestros abuelos por la insufi‐
ciencia de sus haberes para afrontar el 
costo de la vida. 

La violencia nunca es la respuesta 
ante el ejercicio del derecho a reclamar 
que reconoce nuestra Constitución. Pero 
esa violencia es mucho más grave cuando 

se ejerce contra quienes reclaman por una 
injusticia grave, como la de reducir los ha‐
beres jubilatorios de nuestros mayores. 

Pedimos que se suspenda toda 
forma de represión sobre quienes se mo‐
vilizan y reúnen pidiendo justicia, permi‐
tiendo el libre ejercicio del derecho a 
reclamar, reiterando que el inicio de un 
diálogo es siempre la mejor respuesta 
ante un reclamo. 

Como nos dijo el papa Francisco: 
“Cuando la sociedad abandona en la peri‐
feria una parte de sí misma, no habrá pro‐
gramas políticos ni recursos policiales o de 
inteligencia que puedan asegurar indefini‐
damente la tranquilidad” (Papa Francisco. 
Evangelii Gaudium, 53). 
 
Buenos Aires, lunes 19 de mayo de 2025.

Acerca del reclamo de los jubilados de cada semana y la represión del pasado 
miércoles. «No me rechaces en el tiempo de mi vejez» (Sal 71,9). 
Toda la sociedad debe apresurarse a atender a sus ancianos ‐¡son el tesoro!‐ 
cada vez más numerosos, y a menudo también más abandonados. (Papa Fran‐
cisco, audiencia pública sobre la vejez, 1° de junio de 2022).

COMISIÓN NACIONAL DE JUSTICIA Y PAZ  
Y COMISIÓN EPISCOPAL DE PASTORAL SOCIAL



10 � Tiempo Latinoamericano

ambición desmedida de “poder” y las conductas mezquinas y corruptas, 
han sembrado el escepticismo y la insatisfacción popular, sin que afloren 
en la dimensión necesaria nuevas propuestas capaces de organizar y mo-
vilizar en torno a reivindicaciones concretas. Tampoco se han sabido 
leer los cambios culturales que las ciencias y los grandes poderes que 
las financian han promovido, captando no sólo la cabeza sino especial-
mente el corazón, por señalar el ámbito de las sensibilidades humanas a 
las que la política tradicional no ha logrado satisfacer. 

El descuartizamiento del estado del gobierno de Milei, que una 
parte importante de la sociedad viene acompañando, también se asienta 
en la ausencia de adecuaciones de los instrumentos que deben ser efica-

Las instituciones de Córdoba que inte‐
gramos COMPROMISO FRANCISCO, no 

podemos callar las descaradas ofensas al 
legado del Papa Francisco, por parte del 
presidente Milei, que en realidad desnu‐
dan la bajeza de quien pretende una espe‐
culación mezquina ante la muerte del 
argentino más destacado de la historia 
mundial reciente. 

En desagravio a la memoria del 
Papa Francisco, cuyo testimonio guía 
nuestro compromiso, hacemos público 
nuestro desagrado por el abyecto oportu‐
nismo político del presidente Javier Milei, 
cuyo gobierno acrecienta día a día el ham‐
bre de los pobres, con el desmantela‐
miento de las políticas sociales. Mofarse 
de las urgencias y necesidades de los que 
sufren los efectos de sus decisiones políti‐
cas contiene una perversidad fuera de 
cualquier parámetro de humanidad, y 
ofende la vida de los empobrecidos por 
una economía que endiosó al dinero en 
timbas financieras, relegando el trabajo y 
la producción. 

Es de baja estofa moral y de alto 
cinismo político atribuirse resultados exi‐
tosos que la realidad desmiente; y agravia 
la memoria del Papa Francisco, que tanto 

bregó por la justicia social y la solidaridad 
fraterna, como cimientos de la paz. 

Aquel noble gesto prodigado por 
Francisco ‐que nunca se dio por 
ofendido‐ ante la violencia verbal del pre‐
sidente que lo calificó de “representante 
del maligno”, no nos exime de nuestra res‐
ponsabilidad de desenmascarar la hipo‐
cresía mileista que se jacta de la 
motosierra de la crueldad, que deja sin 
empleo, sin remedios, sin comida y sin 
educación a los descartados sociales, 
como los denominó Francisco. 

La dignidad de quienes son em‐
pobrecidos por la violenta rapiña y explo‐
tación de los poderosos, no merece la 
burla de quienes puestos en funciones de 
gobierno debieran promover la justicia, la 
solidaridad y la paz. 
 
CON EL LEGADO DE FRANCISCO, EL AMOR 
VENCERÁ AL ODIO. 
 
Por Compromiso Francisco:  
Miguel “Vitin” Baronetto, José Márquez, 
José Las Heras, Jesús Rodolfo Pérez, Pablo 
Tissera, Miguel Rodríguez Villafañe, Marco 
Galán, Giselda Bernal, Fernando Peiro, 
Mercedes Arinci.

CARTA ABIERTA AL PRESIDENTE DE LA NACIÓN 
PRESIDENTE MILEI: USTED NO PUEDE OFENDER EL LEGADO DE FRANCISCO

Córdoba, 05/05/25 Año Santo



Tiempo Latinoamericano � 11

ces en la resolución de las problemáticas de la sociedad. El Estado eficaz 
y eficiente no es una consigna liberal, sino un reclamo popular, porque 
son justamente los más empobrecidos los que necesitan protección, re-
cursos, que se resumen en las políticas socio-económicas. No pocas 
veces, se argumentan con falacia, prácticas o conductas contraprodu-
centes que también hay que reconocer, para justificar el arrasamiento de 
derechos consagrados en leyes y disposiciones con rango constitucional, 
como viene siendo el furioso avance contra el derecho de huelga y tantos 
otros que vemos en la actualidad nacional.  

El panorama apático que la ciudadanía demostró en las eleccio-
nes, puede matizarse con las múltiples y todavía minoritarias resisten-
cias, de diversos sectores afectados por la eliminación de derechos ya 
establecidos legalmente o por la apertura indiscriminada de la economía, 
que provoca el cierre de fuentes de trabajo con el consecuente despido 
laboral. Mecanismos conocidos en nuestra historia, aunque nunca con 
la crueldad y el cinismo que se exhibe cuando se anuncia su aplicación. 
La masiva reacción de la población de nuestra sureña Tierra del Fuego 
ha logrado, hasta el momento, postergar por un año la agonía. Deberá 
ser el tiempo aprovechado para consolidar la resistencia y sumarla a 
otras tantas manifestaciones que los principales canales de información 
ocultan. Hay que valorar de todos modos su realización, porque en esta 
situación de resistencias, es donde más se necesita de articulación ge-
nerosa para hacer sentir el peso en las vidrieras mediáticas. La persis-
tencia de los jubilados y jubiladas que todos los miércoles se manifiestan 
en Buenos Aires por reclamos elementales de salarios y salud, y que son 
cruelmente reprimidos, lograron convocar a otros sectores, los religiosos 
entre ellos, que multiplican brazos y voces para extender las posibilida-
des de reaccionar ante tantos atropellos. Sin creer que los gestos profé-
ticos reemplazan el protagonismo de las protestas masivas en las calles, 
bien valen como alertas que pueden y deben contribuir a denunciar las 
injusticias, y así anunciar el recorrido del camino en que se van articu-
lando voluntades y movimientos de los que luchan. El mensaje del 25 
de mayo del arzobispo García Cuerva ante el propio Milei podrá ser nin-
guneado por el presidente y su cortejo; pero contribuye a visibilizar una 
situación que padecen los que no tienen voz.  

En definitiva, signos de vida que se seguirán reproduciendo y 
contagiando, al calor de la esperanza que siempre es activa y audaz. 
Nunca espera pasiva; y menos la resignación que no hace historia. 

Junio 2025 
Luis Miguel Baronetto

CHANTAJE POLÍTICO Y DEBILIDAD DEMOCRÁTICA



12 � Tiempo Latinoamericano

Desde hace 19 años, cuando inaugura-
mos este Memorial, cada 24 de marzo 
he sentido la obligación de venir a este 
lugar, para honrar a quienes dejaron su 
huella y siguen andando en las nuevas 
luchas. Porque, como dijimos enton-
ces, “quien deja huellas jamás desapa-
rece”. Son esas huellas las que 
necesitamos seguir para avanzar con 
paso firme. 
Pero, además, aquí está también el ur-
nario que guarda las cenizas de Marta 
Juana González, la madre de mis dos 
primeros hijos. Nos pareció que aquí 
debía estar para perpetuarse junto a los 
compañeros y compañeras que reposan 
en este lugar, el único mausoleo del 

país que preserva con su identidad a 
quienes nos precedieron en la partida. 
Marta debía estar aquí, simbólicamente 
junto a quienes estaban unidos en la 
militancia por cambios sociales y polí-
ticos portadores de justicia social y fra-
ternidad, como tantos otras y otros 
compañeros y compañeras de los 
30.000, que de un modo especial hace-
mos presente cada 24 de marzo. 
En la placa que la identifica en este 
memorial está inscrito un texto bíblico, 
del profeta Isaías, que elegí en la cárcel 
y le envié a mi madre: “Tus muertos 
revivirán…Y en el país de las sombras 
darán luz”. Ellos vienen resucitando en 
cada conquista social que los pobres 

24 de marzo 2025. Actos, memorias y movilización

En el Memorial de Cementerio San Vicente

El 24 de marzo de este 2025 la Municipalidad de Córdoba, con 
participación del Intendente Daniel Passerini (foto), convocó al 
acto de conmemoración en el Memorial de los Desaparecidos, 
construido en el Cementerio San Vicente e inaugurado el 7 de di‐
ciembre del 2006, cuando me desempeñaba como Director de 
Derechos Humanos. En esa ocasión fui invitado a evocar la fecha. 



Tiempo Latinoamericano � 13

logran con sus luchas.  
“Tantas veces te mataron... tantas resu-
citarás”, canta La Cigarra con Merce-
des Sosa.  
Es el proceso de las luchas populares, 
sostenidas por el compromiso y la es-
peranza, con avances y retrocesos... 
que no admiten indiferencias ni mez-
quindades. 
 
El Memorial 

Pero más allá de estas motivaciones 
personales, agradezco la decisión gu-
bernamental de hacer memoria como 
Estado municipal. Porque fue precisa-
mente desde ese poder democrático del 
estado, que acompañamos el trabajo 
del Equipo de Antropología Forense en 
estas fosas comunes, donde se exhu-
maron restos óseos de quienes habían 
sido enterrados como NN, en forma 
clandestina. Y finalizada la tarea, fue 
decisión del Estado municipal la cons-
trucción de este Memorial, que lo hici-
mos en diálogo con la Comisión de 
Familiares y el equipo de antropólogos 
que presidía en Córdoba Darío Olmos. 
Es importante en estas épocas de des-
trucción y desmantelamiento del Es-
tado, decir, que  hacemos estas 
memorias porque seguimos convenci-
dos que necesitamos de un Estado 
fuerte y eficiente para restablecer los 
derechos violados, especialmente a los 
que siguen en el subsuelo de la socie-
dad, pisoteados por los que usufruc-
túan de ese mismo Estado que algunos 
quieren destruir. 

Hacer memoria es fortalecer la demo-
cracia. La memoria del ayer, que es 
volver a pasar por el corazón a tantas y 
tantos de nuestros familiares y ami-
gos/as muy queridos, nos empuja a le-
vantar su testimonio de generosidad y 
lucha contra las mezquindades que so-
breabundan en tantas conductas que 
odian y descartan a los más débiles. 
Pero, además, a asumir la responsabi-
lidad de seguir sus huellas en la dura 
realidad actual. Fortalecemos la demo-
cracia cuando los derechos de los más 
golpeados se asumen como políticas 
públicas desde un Estado que privile-
gia el bienestar de las mayorías poster-
gadas, aportando a más justicia social. 

A 49 años de la instauración del te-
rrorismo de estado, repetimos con la 
convicción de nuestros muertos y 
desaparecidos, NUNCA MÁS: 
Nunca más violencias institucionales 
Nunca más represión a los que recla-
man por sus derechos 
Nunca más desmantelamiento del es-
tado y el negacionismo 
Nunca más anulación de derechos a 
los ancianos, a los discapacitados, a 
los empobrecidos 
Nunca más criminalización de las 
protestas sociales 
Pero en democracia también debe-
mos reafirmar NUNCA MENOS: 
Nunca menos Estado 
Nunca menos derechos 
Nunca menos justicia social 
Nunca menos Democracia. 

Luis M. Baronetto 



� Tiempo Latinoamericano14

Marcha del 24 de marzo 

Celebración ecuménica por la memoria

En un nuevo aniversario de la imposi-
ción del terrorismo de estado en Ar-
gentina, cristianas y cristianos de 
diversas comunidades nos reunimos en 
la ciudad de Córdoba para celebrar la 
memoria de nuestras hermanas y her-
manos que, impulsados por su compro-
miso por una sociedad con más 
igualdad, justicia social y equidad, su-
frieron la persecución, el encarcela-
miento, la tortura, el asesinato, la 
desaparición. Allí compartimos una 
celebración, en medio de los nubarro-
nes que aún ofrecían una tenue lluvia, 
donde la Palabra, el Pan y el Vino, fue-
ron ocasión para encontrarnos, reco-
nocernos y darnos ánimo en las luchas 
cotidianas. Transcribimos aquí las Pa-
labras. Luego de la celebración nos 
unimos a la multitudinaria marcha que 
llevó como lema “Frente a la impuni-
dad y la crueldad, la memoria nos une 
por un país más solidario”. 
Damos la bienvenida a todos y todas, 
a los Familiares de desaparecidos/as, a 
los/as representantes de diferentes co-
munidades de fe, a ustedes hermanos y 
hermanas, compañeros y compañeras. 
En este tiempo queremos hacer una in-
vitación. Una invitación a caminar jun-
tos y juntas, sumando fuerzas, 
sosteniendo la esperanza y defen-
diendo valores que no pueden nego-

ciarse. Como nos recuerda Sandro Ga-
llazzi, somos parte de una historia que 
es vida, y en ella nos reconocemos 
como protagonistas, no como especta-
dores. Nuestra militancia y fe se 
arraiga en la memoria de quienes nos 
precedieron: los pueblos originarios 
que resistieron la opresión, los mártires 
latinoamericanos que dieron su vida 
por la justicia, los movimientos popu-
lares que no claudicaron, los próceres 
que forjaron nuestras independencias y 
las luchas revolucionarias que marca-
ron caminos de liberación. Pero tam-
bién en la resistencia cotidiana: en el 
trabajo, en los barrios, en las comuni-
dades de fe, en el compromiso sindical 
y en cada pequeña organización que 
con terquedad sigue apostando por un 
mundo mejor. 
No nos avergonzamos de esta historia 
ni de su sacrificio. Al contrario, nos 
sentimos parte de una corriente de dig-
nidad y entrega que no se apaga. Como 
una nube inmensa de testigos, esas 
vidas nos rodean, nos interpelan y nos 
impulsan a seguir adelante. Nuestra 
memoria no es nostalgia ni museo. No 
queremos ser guardianes de tumbas ni 
repetir un pasado que no puede volver. 
Nuestra memoria es viva y desafiante, 
nos llama a ser creativos, a construir 
con fidelidad, pero también con auda-



Tiempo Latinoamericano � 15

cia. Por eso repetimos, ¡la patria no se 
vende, los derechos se defienden!!. 
¡¡El pueblo unido jamás será ven-
cido!!. Invitamos a abrazar al her-
mano/a y compañero/a que está a tu 
lado y todos/as juntos/as hacemos la 
oración comunitaria. 
 
Oración comunitaria 

Te pedimos hoy por nuestro pan y tra-
bajo 
Porque pan sin trabajo es humillación 
Y trabajo sin pan es explotación 
Por eso queremos 
PAN CON TRABAJO QUE ES DIGNI-
DAD 
Y TRABAJO CON PAN QUE ES JUS-
TICIA 

Y así ir caminando con María, nuestra 
Madre  
Hacia la liberación que Jesús nos trae 
Y realizar el querer providente de 
Dios. Amen. 
 

Lectura de Miqueas 6:8 

“Ya se te ha declarado lo que es bueno. 
Ya se te ha dicho lo que de ti espera el 
Señor: que practiques la justicia, que 
ames la misericordia y que camines 
humildemente con tu Dios”. 
Nuestras hermanas y hermanos sufrie-
ron la muerte y persecución del poder 
militar, por la convicción de construir 
el proyecto del reino de Dios que Jesús 
encarnó entre nosotrxs. El sueño de 
que todos y todas tengan vida plena y 



� Tiempo Latinoamericano16

en abundancia, sigue siendo nuestro 
horizonte. 
Este llamado a la justicia que nos hace 
la Escritura es el mismo que impulsó a 
quienes lucharon por un mundo más 
humano y solidario. La memoria de su 
compromiso nos desafía a seguir cami-
nando en la misma dirección, haciendo 
de nuestra vida un testimonio de amor 
y resistencia. Hoy vamos a marchar 
juntos y juntas desde nuestra identidad 
ecuménica, cristiana, haciendo memo-
ria, recordando cuál era el proyecto 
que nuestros hermanos y hermanas de-
fendían y vivían. Cuáles eran sus con-
vicciones. Y animarnos unos a otros a 
seguir o retomar ese proyecto. Y hacer 

real “que Dios esté entre nosotros/as”, 
y no solamente entre quienes estamos 
acá, sino también para quienes sufren 
injusticias, son maltratados, tienen 
hambre, tienen frío, no llegan a fin de 
mes, no tienen salud, son explotados y 
a quienes sus derechos están siendo 
amenazados. Hoy más que nunca deci-
mos “Venga tu reino”. 
De Jesús aprendemos a tener memoria, 
a recordar, a volver a pasar por el co-
razón…Es por eso que ahora queremos 
hacer memoria del sacrificio de Jesús, 
y por eso queremos compartir entre 
todos/as los símbolos que Él compartió 
con sus amigos y amigas, la noche 
antes de ser entregado. Jesús, en su úl-

El Cardenal Rossi en La Perla

El 21 de marzo de 2025, El arzobispo de Cór‐
doba, Cardenal Ángel Rossi y el Vicario de 

los Pobres, padre Melchor López, visitaron el 
Espacio de la Memoria La Perla acompañados 
por miembros de la Mesa de Derechos Huma‐
nos de Córdoba. Según lo informado: “el arzo‐
bispo escuchó las voces de quienes mantienen 
viva la memoria y, en un gesto de profundo 
compromiso, pidió perdón por aquellos miem‐
bros de la Iglesia que no estuvieron a la altura 
de los tiempos oscuros que atravesó nuestro 
país. Asimismo destacó, con gratitud a quie‐
nes, desde la fe, se comprometieron con los 
valores humanos y cristianos, incluso a costo 
de su propia vida. En esa visita Rossi expresó: 
La esperanza se sostiene en la memoria”. 
Fuente:  
Mesa de DDHH y Arquidiócesis de Córdoba



Tiempo Latinoamericano � 17

tima cena con sus discípulos, eligió 
dos elementos cotidianos y accesibles: 
el pan y el vino. Estos eran alimentos 
básicos en la vida del pueblo, algo que 
cualquiera podía compartir. No eran 
símbolos de poder o lujo, sino de sen-
cillez, comunidad y sustento diario. El 
pan representa el cuerpo de Jesús, en-
tregado por amor a la humanidad. Pero 
también simboliza la vida, el alimento 
de cada día, el compartir con otros. En 
un mundo donde muchos pasan ham-
bre, el pan nos recuerda el derecho de 
todos y todas a una vida digna. El vino 
representa la sangre derramada, la en-
trega total. Es también el símbolo de la 
alegría, la esperanza, la promesa de un 

nuevo pacto basado en la justicia y el 
amor. 
Cuando Jesús dijo “Hagan esto en me-
moria de mí” (Lucas 22:19), no solo 
hablaba de recordar su sacrificio, sino 
de hacer presente su proyecto de justi-
cia, amor y solidaridad. No era un sim-
ple ritual, sino una invitación a vivir 
como Él: compartiendo, entregándose, 
defendiendo la dignidad humana. 
Que cada día podamos vivir y expresar 
eso en nuestras vidas, que nos acom-
pañemos los unos a los otros en ese ca-
mino y que nunca dejemos de exigir 
justicia por nuestros hermanos y her-
manas que así vivieron.

24 de marzo  
de 2025.  
Actos,  
memorias y  
movilización.



� Tiempo Latinoamericano18

Contextos y repaso histórico 

Enrique Angelelli, obispo mártir de Ar-
gentina, definía a la Iglesia como 
“santa y pecadora”. Señalaba así los 
dos componentes centrales de su natu-
raleza: origen divino y constitución hu-
mana. Como asociación encarnada en 
la historia, siempre estuvo en estricta 
relación a los factores sociales de cada 
época. Con las limitaciones propias de 
toda institución, incluyendo comporta-
mientos ambiguos y hasta contradicto-
rios. Pero al tener como objeto y fin lo 
religioso, esa presencia histórica con-
tiene necesariamente aspectos que van 
más allá de la temporalidad. Esta di-
mensión trascendente se sustenta en la 
revelación bíblica, que aporta una cos-
movisión donde lo esencial del man-
dato divino es la felicidad y dignidad 
de los hombres en un modelo de vida 

comunitario (Hech.2), a imagen y se-
mejanza del Dios trinitario. Este cris-
tianismo vivido hasta el siglo tercero 
de la era cristiana, fue motivo de per-
secuciones por parte de los estados im-
periales y sus lacayos, que dejaron una 
pléyade de mártires. Pero sufrió modi-
ficaciones. La mayor parte de la histo-
ria del catolicismo, desde que el 
emperador Constantino lo instituciona-
lizó, quedó aliada a los poderes esta-
blecidos, resultando instrumento eficaz 
para su mantenimiento. Esto favoreció 
una característica principal que ha dis-
tinguido a la iglesia católica como ba-
luarte conservador del sistema 
dominante. 
     A pesar de esta presencia hegemó-
nica, también registra en su larga his-
toria la preservación de la memoria 
inicial. Ese cristianismo primitivo se 

LOS CRISTIANOS  
Y LOS DERECHOS HUMANOS

CATÓLICOS Y PROTESTANTES

Con motivo del 48 aniversario del golpe militar del 24 de marzo 
de 1976, Jóvenes de varias iglesias evangélicas organizaron el 
viernes 21, un panel en la Iglesia metodista, de la calle Lima, en 
Córdoba, con la participación del Pastor Pablo Guillermo 
Oviedo y el Director de la revista TIEMPO LATINOAMERICANO, Luis 
Miguel Baronetto. Publicamos “apuntes” de las exposiciones.

LUIS M. BARONETTO 



Tiempo Latinoamericano � 19

vivenció en grupos minoritarios que 
mantuvieron fidelidad a las motivacio-
nes primeras que le dieron origen. Y en 
este contexto, de construcción de la 
dignidad humana y la convivencia fra-
ternal, recuperamos el compromiso 
con los derechos humanos de los iden-
tificados con esta tradición de fe y ad-
hesión a los mandatos evangélicos 
(Lc.4, Mt.8, Mt,25).  
     En la historia reciente, las violacio-
nes a los derechos humanos padecidas 
con el terrorismo de estado, no fueron 
obra de ningún demonio, sino la res-
puesta de los grupos de poderes esta-
blecidos para frenar los procesos de 
cambios populares, que en América 
Latina han tenido y tienen un sustrato 
cultural religioso muy importante. Se 
trató de un plan sistemático largamente 
preparado, que se sigue desarrollando 
en contextos democráticos, entre los 
avances y retrocesos de la lucha cons-
tante por crecer en derechos portadores 
de mayor dignidad y justicia. 
     En el análisis de los conflictos so-
ciales y políticos en el continente lati-
noamericano, no se pueden obviar los 
llamados “Documentos de Santa Fe” 
(EEUU), elaborados por la CIA, que 
definieron a la teología de la liberación 
como “documento político disfrazado 
de creencia religiosa”. Y que debía 
combatirse en el contexto de la lucha 
cultural y política contra el “comu-
nismo”, genérico que en Argentina se 
denominó “tercermundismo”. Espe-
cialmente, sus consecuencias en orga-

nizaciones populares, comunidades 
eclesiales de base (Cebs) y otras mani-
festaciones de sus creencias. Dichas 
orientaciones, señalaron una nueva 
etapa de la política imperialista de los 
EEUU, en el marco de la posguerra. A 
la doctrina de las fronteras ideológicas 
(1964) y de la seguridad nacional (dé-
cada del 70), le siguieron los Docu-
mentos de Santa Fe que explicitaron el 
objetivo de atacar – procesos democra-
tizadores de por medio – los núcleos 
culturales expresados en lo que deno-
minaron el “cóctel más peligroso” de 
marxismo latinoamericano, cristia-
nismo de liberación y movimientos re-
volucionarios de raigambre 
nacionalistas. 
     Ante el crecimiento y desarrollo en 
la búsqueda de cambios revoluciona-
rios, desde las décadas 60 y 70 del 
siglo pasado, los poderes establecidos 
incrementaron la represión estatal y la 
violencia institucional. Presencia de los 
golpes de estado, al calor de las nuevas 
funciones establecidas para los ejérci-
tos de los países latinoamericanos, 
constituidos en guardias pretorianas de 
los intereses y hegemonías de los po-
deres económicos. 
     Dos documentos eclesiales, uno, ca-
tólico: Medellín; otro protestante: Oax-
tepec, marcaron el rumbo del 
compromiso cristiano con los procesos 
de transformación socio-políticos de 
América Latina en las décadas de los 
60, 70 y 80. 
     Junto al desarrollo de movimientos 



� Tiempo Latinoamericano20

de base y centros de reflexión movili-
zados por su fe religiosa, debe mencio-
narse el “ecumenismo práctico”; es 
decir, la confluencia de distintas tradi-
ciones cristianas en las tareas de con-
cientización y organización popular. 
Estos nuevos procesos también gene-
raron tensiones al interior de las pro-
pias instituciones eclesiásticas. En la 
Iglesia Católica, aún con limitaciones 
institucionales, la renovación conciliar 
del Vaticano II (1962-1965) y Medellín 
(1968), favoreció al cristianismo de li-
beración, que impulsó el compromiso 
con las transformaciones sociales y po-
líticas. Cristianas y cristianos padecie-
ron, como otras y otros militantes del 
campo popular, la persecución y la re-
presión mediante la implementación 
del terrorismo de estado. En el ámbito 
ecuménico, puede tomarse como tem-
prana referencia la experiencia de la 
Fundación Ecuménica Cuyo y su prác-
tica de la solidaridad con los exiliados 
chilenos, luego de la implantación de 
la dictadura del general Pinochet en 
septiembre de 1973, que tuvo la activa 
participación de la Central de Inteli-
gencia Norteamericana (CIA). La FEC 
– que a su vez integraba a nivel nacio-
nal APE (Acción Popular Ecuménica) 
- fue un espacio del ecumenismo prác-
tico, cumpliendo un rol asistencial, de 
cuidado y de denuncia de la situación 

en el país hermano, gestionando y 
acompañando el exilio hacia países eu-
ropeos, con la ayuda especialmente del 
Consejo Mundial de Iglesias. 
 

A partir de 1976 

En Argentina, los juicios por delitos de 
lesa humanidad – rehabilitados a partir 
del 2005 - posibilitaron conocer relatos 
donde las dos caras de la iglesia cató-
lica estuvieron presentes. En buena 
parte de los procesos judiciales, las víc-
timas declarantes mencionaron su 
identidad cristiana y también su perte-
nencia a la iglesia católica. En muchos 
casos denunciaron las conductas cóm-
plices de miembros de la jerarquía, la 
clerecía o laicales – militares, jueces, 
empresarios, intelectuales- que reivin-
dicaron su actuación como defensores 
de la “nación católica” y la “civiliza-
ción occidental y cristiana”, otorgando 
así legitimación religiosa a la dictadura 
que ejecutó el terrorismo de estado en 
una dimensión desconocida en la his-
toria del país. 
     Más allá de los documentos oficia-
les del episcopado argentino durante el 
período 1976-1983, que abordaron 
todas las problemáticas vigentes, in-
cluidas las de los detenidos sin proceso 
y de los desaparecidos1, un análisis que 
trascienda aquellas palabras escritas 
sin repercusión pública, exige valorar 

1  DOCUMENTOS DEL EPISCOPADO ARGENTINO – 1965-1981, Ed. Claretiana, Bs. As., 1982. 
Especialmente: Carta Pastoral, del 15-05-1976; Carta de la Comisión Ejecutiva de la CEA a la 
Junta Militar, del 7-07.1976; Carta de la CEA a los miembros de la Junta Militar, del 17-03-1977; 
Carta del presidente de la CEA al presidente Videla, 14 de marzo de 1977; Declaración de la Co-
misión Permanente llamando a una mayor reconciliación, del 14 de diciembre de 1979; Documento 
de la CEA: Iglesia y Comunidad Nacional, del 8-05-1981.

Católicos y Protestantes



Tiempo Latinoamericano � 21

las declaraciones periodísticas y los 
comportamientos concretos.  
     La Iglesia católica, tanto a nivel ins-
titucional como en las declaraciones 
circunstanciales de algunos obispos, 
tuvo la doble expresión que la ha ca-
racterizado a lo largo de su historia, es-
pecialmente a partir del Concilio 
Vaticano II (1962-1965): el tradiciona-
lismo conservador y la renovación 
conciliar. Dentro de estos dos grupos 
podrían señalarse otros matices dife-
renciales; pero la mayoría en el episco-
pado argentino respondió a la 
hegemonía de la cúpula en manos del 
primer grupo, que marcó la conducta 

pública de la jerarquía y una parte im-
portante de los estamentos laicales y 
sacerdotales. 
     En 1976 el presidente del episco-
pado, y a la vez Vicario castrense, 
Adolfo Tortolo dio la bienvenida a la 
Junta Militar que usurpó el gobierno el 
24 de marzo: “Ha comenzado la hora 
de un renacer de la Nación…Todos te-
nemos que pagar una cuota de sacrifi-
cio. E instó a trabajar “codo a codo 
con nuestro Señor en la restauración 
del ser nacional.”2 En su Mensaje de 
Pascua, pocos días después, expresó: 
“El mayor pecado ha sido arrancar a 
Dios del corazón rico de nuestra ju-
ventud y de haberle impuesto por obra 
de ideólogos advenedizos la dictadura 
de la anarquía moral.”3  
     En el escenario mismo del foco de 
la represión, en Tucumán, el Nuncio 
Apostólico Pio Laghi afirmó la comu-
nión de objetivos: “…la autodefensa 
exige tomar determinadas actitudes y, 
en este caso, habrá de respetarse el de-
recho hasta donde se puede. (…). La 
causa de la violencia existente en el 
país es de origen ideológico. El país 
tiene una ideología tradicional y 
cuando alguien pretende imponer otro 
ideario diferente y extraño, la nación 
reacciona como un organismo, gene-
rándose la violencia”.4 Pio Laghi com-
pletó su pensamiento antes de 
emprender el regreso: “La Patria no es 

2  TORTOLO, A., Diario El Independiente, 4 de abril de 1976, pag. 6.
3  TORTOLO, A., Diario El Independiente, 20 de abril de 1976, pag. 9.
4  LAGHI, P., Diario El Independiente, 27 de junio de 1976.

LOS CRISTIANOS Y LOS DERECHOS HUMANOS

Dos documentos eclesiales, 

uno, católico: Medellín;  

otro protestante: Oaxtepec,  

marcaron el rumbo del  

compromiso cristiano con los 

procesos de transformación 

socio-políticos de América  

Latina en las décadas de los 

60, 70 y 80.

“

”



22 � Tiempo Latinoamericano

solamente el territorio y sus fronteras, 
es un conjunto de valores (…). Es tam-
bién el espíritu nacional, la fe en Dios, 
el respeto de los derechos y el desarro-
llo en orden, signado por la justicia y 
la paz.”. En el aeropuerto tucumano el 
jefe de operaciones antisubversivas, 
general Antonio Domingo Bussi, al 
despedirlo concretó: “Los soldados 
están empeñados en una misión de de-
fensa de los valores de la Iglesia, de la 
Familia y de la Patria.”5.  
     El obispo Victorio Bonamín, pro vi-
cario castrense, varios meses antes 
había dicho: “Cuando hay derrama-
miento de sangre hay redención. Dios 
está redimiendo mediante el Ejército 
Argentino la Nación Argentina. (…) ¿Y 
no querrá algo más de las Fuerzas Ar-
madas…?”, se preguntó el provicario 
castrense. “Debe alzarse lo que está 
caído y qué bueno es que sean los pri-
meros en alzarse los militares”.6 Inci-
tación al golpe militar que mereció el 
repudio de los principales partidos po-
líticos. 
     Fue sin duda el Vicariato castrense 
el instrumento principal de la legitima-
ción ideológico-religiosa que acom-
pañó el accionar represivo para salvar 
“el estilo de vida occidental y cris-

tiano”. Hacia el interior de las fuerzas 
armadas lo hizo a través de una refor-
zada presencia de capellanes militares, 
que “tranquilizaron” las conciencias 
individuales ante la crueldad de la re-
presión. “En el período 1975-1983, el 
vicariato expandió 406 capellanes por 
el territorio nacional, en las distintas 
fuerzas: 241 en el Ejército, 64 en la 
Marina, 59 en la Gendarmería y 42 en 
la FAA (Fuerza Aérea).”7 A los que 
deben sumársele los capellanes poli-
ciales. 
     En la postura opuesta, Mons. Ange-
lelli le escribió al arzobispo Vicente 
Zazpe: “…La ‘caza de brujas’ anda en 
toda su euforia. Los protagonistas de 
La Costa son los mentores, consejeros 
y quienes confeccionan listas de gente 
para la cárcel y para ser puestos en el 
index…”8. Dos meses antes había pro-
puesto a las máximas autoridades del 
episcopado: “Necesitamos urgente-
mente clarificar la misión que corres-
ponde a las Diócesis y a la Vicaría 
Castrense…Es hora que abramos los 
ojos y no dejemos que Generales del 
Ejército usurpen la misión de velar por 
la Fe Católica.”9 En mayo llevó a la 
Asamblea de la Conferencia Episcopal 
un largo listado como denuncia de vio-

5  LAGHI, P. – BUSSI, A., Id., 28 de junio de 1976. 

6  BONAMÍN, V., Diario La Nación, 24 de septiembre de 1975.

7  BILBAO, L. – LEDE MENDOZA, A., Profeta del Genocidio, Ed. Sudamericana, 2016, pag. 
214.
8  ANGELELLI, E., Carta a Mons. Zazpe, 26 de abril de 1976, Revista Tiempo Latinoamericano 
N° 25, Córdoba, 1986, pag. 10.
9  ANGELELLI, E., Carta al Episcopado Argentino, 25 de febrero de 1976, Id., pag. 4.

Católicos y Protestantes



Tiempo Latinoamericano � 23

laciones a los derechos humanos en La 
Rioja. Pero su pedido no entró en el te-
mario. Al salir dijo: “El Sanedrín me 
ha juzgado, el Sanedrín me ha conde-
nado”.10  
     Sin embargo, Angelelli no fue el 
único, ni estuvo sólo. Sacerdotes, reli-
giosas y laicos de su diócesis lo acom-
pañaban. En el resto del país actuaban 
los sacerdotes del Tercer Mundo, aun-
que como movimiento ya se habían di-
suelto. Y a nivel jerárquico la activa 
participación de un grupo minoritario 
de obispos, parte integrante del episco-
pado, sin demasiado eco en una mayo-
ría siempre proclive a seguir los 
lineamientos oficiales de las cúpulas 
hegemonizadas por los obispos conser-
vadores. En torno a los derechos huma-
nos, se destacó el rol del obispo de 
Neuquén Jaime De Nevares, en la 
APDH (Asamblea Permanente por los 
Derechos Humanos) junto a dirigentes 
de otros credos religiosos, y políticos 
como Raúl Alfonsín, Simón Lázara o 
el sindicalista Alfredo Bravo, entre 
otros. También el obispo Miguel He-
sayne, de Viedma. El obispo Jorge 
Novak, designado titular de Quilmes 
en 1976, estuvo en la formación del 
MEDH (Movimiento Ecuménico de 
Derechos Humanos), junto a varias 
iglesias protestantes. Y el obispo Car-
los Horacio Ponce de León, de San Ni-
colás, silencioso pero contundente, que 
en junio de 1977 murió en un “acci-

dente automovilístico” provocado in-
tencionalmente como el de Angelelli. 
El SERPAJ (Servicio de Paz y Justicia) 
de Adolfo Pérez Esquivel, con presen-
cia en varios países latinoamericanos. 
Todos ellos incluían a sacerdotes, reli-
giosos y laicos, que junto a ciudadanos 
de ideologías y partidos diversos, ca-
nalizaban sus compromisos en la de-
fensa de los derechos humanos, 
reclamando la aparición con vida de 
los secuestrados y la libertad de los 
presos políticos. Pero además otorga-
ban ayuda concreta a familiares en sus 
gestiones. En todos estos ámbitos los 
familiares se fueron encontrando hasta 
que pudieron organizarse en forma au-
tónoma con fondos de la solidaridad 
internacional, en cuya obtención parti-
ciparon los organismos mencionados. 
Con fuerza simbólica quedó grabada la 
presencia de Fray Antonio Puigjané, 
entonces miembro del SERPAJ, con su 
hábito franciscano, en la ronda de los 
jueves de Plaza de Mayo, de donde 
surgieron primero las Madres y des-
pués las Abuelas. Córdoba contó con 
la participación del sacerdote Felipe 
Moyano Funes en la APDH y del P. 
José Nasser en la delegación regional 
de la CONADEP. Igual presencia de 
religiosas y religiosos hubo en otras 
provincias – el obispo Alberto Devoto 
de Goya (Corrientes) -, donde se pudo 
canalizar la solidaridad con los perse-
guidos, incluyendo el albergue hasta 

10  KIPPES, M., en Sentencia Judicial - Homicidio del Obispo Angelelli, Ed. Tiempo Latinome-
ricano, 2015, pag. 149. 

LOS CRISTIANOS Y LOS DERECHOS HUMANOS



� Tiempo Latinoamericano24

encontrar formas de salir del país. No 
en pocos casos, tal como ha sido testi-
moniado en los juicios, los militantes 
políticos refugiados, habían pertene-
cido a movimientos juveniles o socia-
les de la iglesia de los pobres. Esta 
memoria aún dispersa e incompleta to-
davía espera ser recuperada. Y más 
aún, deberá ser reconocida y valori-
zada por la institución eclesiástica.11 
     Pasos importantes, en este sentido, 
fueron la apertura de los archivos vati-
canos dispuesta por el Papa Francisco 
y la decisión del Episcopado Argentino 
de ponerlo a disposición de las vícti-
mas del terrorismo de estado y de la 
justicia federal. Pero, además, la reso-
lución de publicar los archivos propios, 
que incluyen las actas de las asambleas 
episcopales de esos años, las comuni-
caciones de la cúpula eclesiástica con 
la Junta Militar de la dictadura gober-
nante, y los informes reservados y car-
tas de la Nunciatura al Vaticano, con 
los reclamos de familiares ante estas 
instancias eclesiásticas. Los tres volu-
minosos tomos de “La verdad los hará 
libres”,12 incluyen testimonios de pro-
tagonistas de la época, y reflexiones te-
ológicas e históricas, con diversas 
perspectivas, dejando abierto este sa-
ludable camino de reparación. 
     Involucrarse en la lucha contra las 
violaciones de los derechos humanos 
es un mandato evangélico, de la misma 

manera que asumir la defensa de los 
derechos de los más necesitados, vul-
nerables y empobrecidos. No se trata 
de una opción que pueda obviarse. Es 
una obligación que emerge como exi-
gencia de fe, la misma fe de Jesús en 
su Evangelio. Seremos juzgados por 
esta fidelidad (Mt.25). Por la vida y 
vida en abundancia. 
 

Luis Miguel Baronetto

11  Cfr.: BARONETTO Luis Miguel, “Iglesia y Derechos humanos”, Revista Solidaridad Global 
(Secretaría de Extensión de la Universidad Nacional de Villa María), agosto, 2017.
12  C. GALLI, J. DURÁN, L. LIBERTI, F. TAVELLI, La Verdad los hará libres, T. 1-2-3, Pla-
neta, Bs. As, 2023. 

Católicos y Protestantes



Tiempo Latinoamericano � 25

1 Hablar sobre Derechos Humanos (en 
adelante DDHH) y el papel de iglesias 
-en nuestro caso específicamente desde 
la tradición cristiana evangélica y/o 
protestante metodista en Argentina- es 
un tema que creemos necesita ser per-
manentemente reflexionado, debatido 
y revisado en la actualidad.  No solo 
por los desafíos actuales sino porque es 
necesaria una comprensión amplia y 
fundamentada del mismo. Incluso re-
conociendo, como muchos lo han 
hecho desde la sociedad civil, que un 
gran aporte de tradiciones religiosas, 
de algunas iglesias cristianas y sectores 
dentro de ellas, ha sido su compromiso 
con los DDHH durante la última dicta-
dura militar y en la reconstrucción de-
mocrática.  
     También, porque en nuestro con-
texto latinoamericano signado por el 
neoliberalismo y sus nefastas conse-
cuencias, no podemos no referirnos a 
la lucha por los DDHH. Por último, los 
DDHH definidos en un número de de-
claraciones, acuerdos y convenios in-
ternacionales que la mayoría de 
nuestros países latinoamericanos han 
suscrito, son a la vez testimonio de una 
conciencia humana universal que se 

abrió y abre paso y desafía al Estado en 
sus estructuras, a la ciudadanía toda y 
a las Iglesias en particular.  
 
Iglesias Evangélicas y la última dic-

tadura militar en Argentina 
Una primera observación es que la res-
puesta de las Iglesias ante la dictadura 
reflejó la misma polarización en la que 
se vio envuelta la sociedad argentina 
en su conjunto. Por un lado estuvieron 
aquellas iglesias que se enfrentaron 
con el gobierno y denunciaron las vio-
laciones a los derechos humanos. Por 
otro hubo iglesias que optaron por el 
silencio o la complicidad. Pero a la vez 
es de notar que dentro de cada iglesia 
– incluyendo a la Iglesia Católica Ro-
mana – se produjo la misma polariza-
ción. Hubo quienes apoyaban la acción 
a favor de las víctimas por parte de su 
propia iglesia y otras denominaciones, 
y quienes en la misma iglesia –en oca-
siones en la misma congregación- se 
oponían a que la Iglesia se involucrara 
en cuestiones políticas, argumentando 
que su fin es atender los problemas es-
pirituales de la población. 
     A manera de síntesis –ya que el tema 
es muy amplio y hay variadas investi-

1  Presbítero de la IEMA, Magister en Teología, diplomado en DDHH, docente de historia y teo-
logía en la UCEL, Universidad metodista en argentina.

Cristianismo y DDHH. Iglesias Evangélicas  
y Derechos humanos en la última dictadura militar

PABLO G. OVIEDO1 



� Tiempo Latinoamericano26

Pablo G. Oviedo

gaciones -, podemos decir que se torna 
interesante la tesis de J. P. Bastian 
sobre la atomización del protestan-
tismo, polarizado en dos sectores anta-
gónicos tanto en sus expresiones 
teológicas y éticas como en sus opcio-
nes político-sociales: las vanguardias 
ideológicas vinculadas a los procesos 
revolucionarios y las legitimadoras del 
orden establecido. Ubica esta mutación 
del campo religioso protestante desde 
1949-1959 en adelante2, pero nos pa-
rece adecuada la crítica de Míguez Bo-
nino, que la considera errónea, por 
desconocer el desarrollo de la piedad 
evangélica de las bases; y sí justificada 
hacia fines de los 70” y los 80” en ade-
lante, donde afirma que la ruptura no 
se trata sólo de iglesias contra iglesias 
ni de denominaciones contra denomi-
naciones sino que “la crisis atraviesa 
todas las denominaciones y hasta las 
congregaciones locales. La ruptura, in-
terna y externa, parece absoluta y defi-
nitiva.”3 
     Esta fractura entre ecuménicos o 
evangélicos, a nivel denominacional 
latinoamericano entre CLAI (Consejo 

latinoamericano de Iglesias) o CO-
NELA (Confraternidad Evangélica La-
tinoamericana), “derecha” o 
“izquierda”, “evangélicos” o “libera-
cionistas”, habla de una crisis de iden-
tidad del protestantismo 
latinoamericano en general y del meto-
dismo argentino en particular.  
     De esto da cuenta el libro de Andi-
ñach Pablo R.- Bruno Daniel, Iglesias 
Evangélicas y derechos humanos en la 
Argentina publicado en 2001.4 Allí los 
autores muestran el desempeño de las 
iglesias evangélicas durante el período 
1976-1998 en lo que hace específica-
mente a la tarea de denuncia de la vio-
lación de los derechos humanos y al 
acompañamiento pastoral de las vícti-
mas de la represión y sus familiares. En 
la misma aparece esta fractura presente 
en la Iglesia Evangélica Metodista Ar-
gentina (IEMA)-que nunca terminó en 
división5- y en otras iglesias del protes-
tantismo histórico argentino, y que en 
el decir de varios pastores y líderes en-
trevistados, comprometidos con la 
causa de los derechos humanos durante 
la dictadura y en los años posteriores, 

2  BASTIAN, Jean-Pierre, Historia del Protestantismo en América Latina, pp.215-257. 

3  MIGUEZ BONINO, José, Rostros del Protestantismo Latinoamericano, Bs.As., Nueva 
Creación,1995, p.51.
4  ANDIÑACH Pablo R.- BRUNO Daniel, Iglesias Evangélicas y derechos humanos en la Argen-
tina (1976-1998), Bs.As., Ediciones La Aurora, 2001.
5  Ver la ponencia de José Míguez Bonino donde se pregunta por qué no se dividió la IEMA en 
todas sus crisis y afirma que se debe a su impronta ecuménica y conexional, a su pastorado unido, 
al prestigio público asociado al metodismo argentino- especialmente desde su compromiso con 
los derechos humanos en la última dictadura militar-, y a su tradición liberal de “pensar y dejar 
pensar”. En “Una Iglesia en busca de sí misma: un testimonio personal, Estudio de caso: la IEMA”, 
ponencia preparada para Cátedras Mckay 1991, SEBILA, Costa Rica, 1992, publicada en Revista 
Evangélica de Historia II (2004), IEMA-CNAH, Bs. As., p.56.



Tiempo Latinoamericano � 27

Cristianismo y DDHH.

era la incomprensión que vivieron por 
parte de quienes “... no entendieron lo 
que hacían y porqué lo hacían, se pro-
dujeron quiebres que lastimaron la vida 
de la iglesia”6 
     Ahora bien, esta atomización y crisis 
de identidad que acompañó a la IEMA 
durante la dictadura militar y que en el 
período de la reconstrucción democrá-
tica aparece reflejada, como hemos po-
dido sospechar, no explícitamente sino 
de manera implícita en el discurso del 
sector dirigente de la IEMA; a partir de 
los años 90 volverá a aparecer en la 
misma y se cristalizará en el lugar y va-
loración que tendrá la situación de la 
sociedad argentina y en el replanteo 
misiológico presente en su discurso. Es 
a fines del siglo XX que se llegó a un 
consenso general en la clara conciencia 
y lucha por los DDHH.7 
 
     Sin duda, la pregunta es ¿por qué 
la Iglesia Metodista y otras iglesias del 
protestantismo histórico (como los lu-
teranos, reformados y valdenses) se 
comprometieron con los DDHH du-
rante la dictadura militar?  
Hubo fundamentalmente un creci-
miento de la acción ecuménica de las 

iglesias protestantes argentinas y en 
otros lugares de América Latina. En 
1938 se funda la Confederación de 
Iglesias Evangélicas del Río de la 
Plata, posteriormente Federación Ar-
gentina de Iglesias Evangélicas 
(FAIE). Este período vio también nacer 
movimientos estudiantiles ecuménicos 
como la Unión Latinoamericana de Ju-
ventudes Evangélicas y el Movimiento 
Estudiantil Cristiano, a través de los 
cuales los estudiantes protestantes en-
traron en contacto con la teología eu-
ropea, y se abrieron al diálogo con el 
catolicismo y el marxismo. El lide-
razgo evangélico que posteriormente 
daría origen a ISAL (Iglesia y Sociedad 
en América Latina) se generó en estas 
asociaciones de estudiantes.8 
     También el clima revolucionario 
que en la década del  60” y 70” se da 
en América latina- un kayros que hizo 
de América Latina un “laboratorio” 
socio-cultural, político y religioso en la 
segunda mitad del siglo XX,9 - y la 
emergencia de la teología latinoameri-
cana de la liberación(TLL), produjo 
profundos cambios en la conducción y 
laicado de gran parte de la IEMA, con 
la consecuente autonomía institucional 

6  ANDIÑACH-BRUNO, op. cit, 2001, p.155.

7  Ver OVIEDO Pablo G., “Análisis del discurso de la Iglesia Metodista Argentina en relación a 
la auto-comprensión de su tarea (1983-1999)”, en Revista Evangélica de Historia Vol. 3-4,2005-
06, Bs. As., Ed. AH-IEMA, p. 47-50. 
8  Fue allí donde se empezó a hablar de Marx, Barth, Bonhoeffer, y comenzó el diálogo con el ca-
tolicismo. Asimismo, el Movimiento Ecuménico por los DDHH fue compuesto por iglesias que 
ya contaban con varias décadas de colaboración en la FAIE.
9 Ver SILVA GOTAY, El pensamiento cristiano revolucionario en América Latina y el Caribe, Sa-
lamanca, Sígueme, 1980, p.17. y p.367-369.



28 � Tiempo Latinoamericano

Pablo G. Oviedo

–en 1969 se autonomiza de UMC – 
iglesia madre de U.S.A.-10 y rediseño 
de su estrategia misionera en todos los 
ámbitos. Entre ellos fue el de romper 
en parte con el modelo liberal – y con-
servador-  teológico e institucional he-
redado y comenzar a dar pasos 
autónomos en el contexto nacional y 
latinoamericano. El metodismo argen-
tino -y rioplatense- aportó grandes lí-
deres a la TLL y al movimiento 
ecuménico regional en el Consejo La-
tinoamericano de Iglesias, como tam-
bién al Consejo Mundial de Iglesias. 
Como dice el misionólogo católico Be-
vans: “La teología contextual se hace 
cuando las experiencias del pasado se 
comprometen con el contexto actual”.11 
Y en ese sentido el modelo misionero 
de praxis fue el que la IEMA comenzó 
a experimentar de forma consciente. 
Haciendo énfasis en la tradición profé-
tica del cristianismo y en el segui-
miento obediente a Jesús; que en las 
vidas de los pobres y excluidos, lla-

maba desde su Espíritu a actuar sin di-
laciones en ese contexto12. 
     En el acercamiento ecuménico de 
este período, los protestantes -varios 
metodistas latinoamericanos entre 
ellos- tomaron conciencia de su perte-
nencia a un grupo homogéneo. De 
igual modo, las nuevas generaciones, 
sintiendo las limitaciones de la heren-
cia del protestantismo misional -y bajo 
el influjo del clima revolucionario y la 
teología europea- decidieron salir de la 
estrechez del “ghetto protestante” lati-
noamericano, de sus tabúes y su moral 
pequeño burguesa, para “participar de 
la lucha ideológica que traía de por sí 
la destrucción de ghetto y de la concep-
ción dualista iglesia-mundo”.13 
     Desde las décadas del ‘60 y ‘70 al-
gunos teólogos metodistas se sumaron 
a la teología de la liberación, segura-
mente interpelados por la acción de 
Dios en el contexto latinoamericano. 
Durante esas décadas aportan a la teo-
logía de la liberación, porque la meto-

10  En ese sentido aparecen diferentes situaciones que marcarán la vida de la IEMA 1962 - Apertura 
ecuménica,1969 – Autonomía de la United Methodist Church y Afirmación de los Principios So-
ciales, 1973- Nueva Estrategia misionera. Los temas centrales de esta fase misionera de la Iglesia 
serán: Autonomía vs. Continuidad, Compromiso socio político del cristiano y la tensión entre la 
Evangelización vs. Acción Social. Ver BRUNO Daniel, “Abordaje y periodización para una historia 
del metodismo en Argentina”, Revista Evangélica de Historia Vol. 7,2012, Bs. As., Ed. AH-IEMA, 
p. 32.
11  Ver BEVANS Stephen, Modelos de Teología Contextual, Quito, Editorial Verbo Divino, 2004, 
p 15.
12  Ver BEVANS Stephen, op. cit. p. 136 y ss.
13  Ver Daniel BRUNO, “Abordaje y periodización para una historia del metodismo en Argentina”, 
en Revista Evangélica de Historia VII (2012), p.41, y también de N. R. Amestoy, “De la crisis del 
modelo liberal a la irrupción del movimiento Iglesia y Sociedad en América Latina (ISAL)”, Teo-
logía y cultura, año 8, vol. 13 (noviembre 2011), p.7-26. Amestoy analiza el modo en que la teo-
logía protestante fue acompañando las transformaciones sociales y políticas a partir de la crisis de 
1929 y adelante, que mostraron la crisis del modelo liberal y derivó en el movimiento Iglesia y 
Sociedad en América Latina (ISAL). 



Tiempo Latinoamericano � 29

Cristianismo y DDHH.

dología teológica metodista-wesleyana 
es afín a la de la teología de la libera-
ción naciente: no son teologías dogmá-
ticas de escritorio sino respuestas 
contextuales a la acción de Dios en la 
historia. Luego, a partir de la década 
del ‘80, abrevando libremente de sus 
fuentes desde el lente de la liberación 
-y haciendo explícita su herencia-, va-
rios de los temas teológicos fueron ex-
humados, revalorados y reconstruidos 
a la luz del contexto latinoamericano.14 
     En síntesis, la participación de al-
gunas iglesias evangélicas nucleadas 
en FAIE en la década del 70 en su de-
fensa de los DDHH, fue parte de su iti-
nerario teológico misionero en estas 
tierras, de su misión encarnada y de la 
respuesta a lo que Dios y la realidad 
demandaban. Y hubo mártires y testi-
gos de esa fe encarnada como Mauricio 
A. López ex rector de la U. N. de 
Cuyo, el militante Oscar Alajarin me-
todista y gremialista ferroviario y los 
24 jóvenes de iglesia metodista desapa-
recidos/detenidos, y de otras iglesias 
pertenecientes a FAIE. 
     Un claro antecedente fue el CAREF 
(Centro de atención al refugiado) que 
desde el golpe militar en Chile en 1973 
se recibe en Mendoza a los hermanos 
chilenos exiliados y perseguidos, la 
Comisión de presos políticos creada 
por el Centro ecuménico cristiano de 
Córdoba en 1973 y las creaciones pos-

teriores de la APDH, el MEDH, el 
SERPAJ, entre otros y sus grandes ta-
reas integrales en DDHH durante la 
dictadura y los años siguientes a la re-
cuperación democrática (1983). En esa 
línea la creación en 1983 de la CONA-
DEP: con el Obispo De Nevares, el 
Obispo metodista C. Gattinoni, el Ra-
bino M. Meyer entre otros y todo el 
acompañamiento pastoral, jurídico e 
integral en la defensa de los DDHH, 
hasta la publicación del libro Nunca 
Más. 
 
Razones para comprometernos en 

DDHH hoy 
 
Es bueno recordar la Declaración Uni-
versal de 1948 como un logro de la hu-
manidad en su recorrido histórico. 
Norberto Bobbio reconoce que la 
misma “representa la conciencia histó-
rica que la humanidad tiene de sus pro-
pios valores fundamentales en la 
segunda mitad del siglo XX. Es una 
síntesis del pasado y una inspiración 
para el porvenir, pero sus tablas no han 
sido esculpidas de una vez para siem-
pre”. Con todas las críticas decoloniza-
doras que podemos hacerle.  
     Con fines pedagógicos se suele uti-
lizar una distinción útil en materia de 
derechos humanos. Los de primera ge-
neración: son los derechos civiles 
(vida, libertad, propiedad, seguridad 

14  Ver mi ensayo “Teología de la liberación y teología wesleyana en América Latina” Teología y 
Cultura v.22, (Argentina, Ucel, 2020) 59–77. teologiaycultura.ucel.edu.ar/teologia-de-la-libera-
cion-y-teologia-wesleyana/  



30 � Tiempo Latinoamericano

Pablo G. Oviedo

entre otros) y políticos (elegir y ser ele-
gido, derecho a asociarse con fines po-
líticos, etcétera). Los de segunda 
generación: son los derechos económi-
cos, sociales y culturales (trabajo, edu-
cación, salud, seguridad social, 
etcétera). Los de tercera generación: 
son aquellos que no protegen el dere-
cho individual, sino colectivo. Como 
los de solidaridad, ambiente libre de 
contaminación (La dimensión ecoló-
gica es ya otro gran tema teológico que 
debe madurar en la defensa de la vida. 
El tema del desmonte y el uso de los 
agrotóxicos en nuestra provincia y ciu-
dad es un tema desafiante entre nos-
otros). Derecho a la paz, al desarrollo. 
Una guerra, si bien afecta el derecho 
individual a la vida de quien muere, 
genera una violación de todos al dere-
cho a la paz. Los titulares no son per-
sonas individuales sino los pueblos. 
Por un lado, es necesario reconcebir la 
relación y lugar humano dentro de la 
totalidad de la creación. Y es necesario 
volver a poner el derecho de los pue-
blos, de las comunidades y personas 
por encima de los derechos corporati-
vos. (y en especial el derecho a la de-
mocratización de la información). Por 
último, los de “cuarta generación: al-
gunos autores están hablando de estos 
derechos para referirse a la ciudadanía 
digital. Incluir dentro del catálogo de 
derechos el libre acceso y uso de toda 

la información digital sin restricciones 
provenientes de los derechos de 
autor”15  
     Si este breve itinerario del desarro-
llo de los derechos humanos como 
base para el fortalecimiento de la de-
mocracia sirve para algo, me parece 
que es para tomar conciencia de la re-
lación entre la búsqueda humana por la 
libertad, la justicia y en este caso la fe 
cristiana. Y es por esto, que no pode-
mos hablar de una “doctrina cristiana 
de los derechos humanos”16 sino más 

15  La noción histórica de los derechos humanos, en Lucas CRISAFULLI, Derechos humanos, 
Praxis histórica, vulneración, militancias y reconocimiento., ed. Del Sur, BSAS .2018
16  Esta visión modera aquella que anuncia que los derechos humanos han sido establecidos direc-

Desde las décadas del ‘60 y ‘70  

algunos teólogos metodistas se 

sumaron a la teología de la  

liberación, seguramente  

interpelados por la acción  

de Dios en el contexto  

latinoamericano. Durante esas 

décadas aportan a la teología de 

la liberación, porque la  

metodología teológica  

metodista-wesleyana es afín a la 

de la teología de la liberación  

naciente: no son teologías  

dogmáticas de escritorio sino  

respuestas contextuales a la  

acción de Dios en la historia.

“

”



Tiempo Latinoamericano � 31

bien de un desarrollo en el que la ex-
periencia de la humanidad estimula a 
los cristianos a explorar las fuentes de 
su fe y redescubrir en ella una riqueza 
para el compromiso con la vida .Este 
proceso no es independiente de las 
condiciones sociales, económicas, cul-
turales de los cristianos, por ello se 
comprenden en parte las tensiones, am-
bigüedades y hasta contradicciones en 
la doctrina y especialmente en la prác-
tica de los mismos en relación a los de-
rechos humanos.17   
     La búsqueda de una base teológica 
ha logrado una plataforma firme para 
la universalidad de la dignidad y el de-
recho humano. Hay consenso en dife-
rentes corrientes teológicas que las 
doctrinas de la creación y la redención 
cristianas han sido la base de este pen-
samiento teológico. El ser humano 
como creación e imagen de Dios tiene 
dignidad como administrador y defen-
sor designado por Dios; la unidad y 
dignidad humanas constituye un tram-
polín para afirmar el derecho de 
todos/as (lucha contra el apartheid, ra-
cismo, machismo-Patriarcado, xenofo-
bia, aporofobia, etc.).  
     Por otro lado, la Encarnación, el 
amor universal de Dios en Jesucristo 

indica un compromiso definitivo de 
Dios mismo con la humanidad, con 
cada ser humano y con toda la crea-
ción. Afirma Leonardo Boff: “La Tie-
rra es el gran pobre que debe ser 
liberado junto a sus hijos e hijas con-
denados”18 En ese sentido, recuperar 
también desde una mirada decoloniza-
dora la sabiduría ancestral de los pue-
blos originarios que plantean una 
comunión con la madre tierra , basada 
en el “buen vivir” suma qamaña, con-
tra el  vivir “mejor” del sistema neoli-
beral. 
     Por ello es posible discernir en todo 
este proceso un ethos cultural que tiene 
que ver con la manifestación de Dios 
en su acción y su llamado. Esa con-
ciencia, debe seguir siendo un factor 
positivo que ofrecemos como religio-
nes, en nuestra participación política y 
social madura; que continúa siendo 
una materia pendiente en nuestros pue-
blos latinoamericanos. Ya que como 
plantea el teólogo católico Hans Küng 
“Sin diálogo entre las religiones no 
habrá paz en la Tierra”19. Y creo que el  
esfuerzo de valorar el aporte de cada 
religión es fundamental a los fines de 
motivar a la sociedad a vivir en el diá-
logo, el respeto y el pluralismo. Esto es 

tamente por la Biblia, y fueron aplicados y reconocidos desde la misma escritura de la Biblia. Ver 
Jose MÍGUEZ BONINO Poder del Evangelio y poder Político. La participación de los evangélicos 
en la política en América Latina. Bs. As., Kairós, 1999. p. 110. 
17 Pablo R: ANDIÑACH-Daniel BRUNO, Iglesias Evangélicas y Derechos Humanos en la Argen-
tina, Ed. La Aurora, Bs As, 2001, p.155.
18  Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres, Bs. As: Lumen, 1996.p.6.
19  Ver Hans Küng Lo que yo creo, Trotta, Madrid, 2011, p. 231.Para ello es necesario criterios 
éticos globales para nuevas relaciones internacionales, si no nuestro planeta no sobrevivirá.”

Cristianismo y DDHH.



32 � Tiempo Latinoamericano

lo primero que ofrecemos a la sociedad 
en materia de DDHH: respetarnos mu-
tuamente.  
      En medio de los dolorosos procesos 
de exclusión generados por el neolibe-
ralismo global, Dios está llevando a 
cabo su gran obra de transformación de 
la vida en cada rincón de nuestras so-
ciedades, y desde allí nos sigue lla-
mando a ser parte de esa obra. La 
comunidad religiosa tiene una concep-
ción de las relaciones humanas, nacida 
de la fe, que se realiza en la participa-
ción, la solidaridad y el bien común. Es 
esa concepción la que puede y debe 
ofrecer a la sociedad, no como imposi-
ción, sino como contribución a la for-
mación de una ‘conciencia social’. 
Como algunos han llamado el  rol ‘pre-
político o ideológico’  de la comunidad 
religiosa: participar en el fortaleci-
miento de una sociedad civil -que cre-
ará sus propias organizaciones y 
formas de expresión-, consciente, ac-
tiva, que integre y potencie los sectores 
desprotegidos de la sociedad y cree 
conciencia en otros sectores que asu-
man también la búsqueda de los nece-
sarios cambios .Así anticiparemos el 
nuevo cielo y la nueva tierra (Apoca-
lipsis 21:1-5) que esperamos activa-
mente, porque otra vida es posible.  
     ¿Qué podemos proponernos como 
tradiciones religiosas? En primer lugar, 
realizar una autocrítica sobre nuestro 
papel histórico en el país y ser humil-
des en reconocer nuestras ambigüeda-
des y faltas en la defensa de la vida y 

de la democracia. Promover y capaci-
tar para la defensa de los Derechos Hu-
manos y la democracia desde una 
perspectiva ecuménica, interreligiosa, 
solidaria e integral. Y ejercer una fun-
ción crítica y profética en la sociedad, 
y ante el Estado denunciando y resis-
tiendo todo atropello al ser humano, 
junto a otros movimientos, trabajando 
de este modo en la construcción de una 
democracia real y no solo formal.   
     Hoy más que nunca creemos y afir-
mamos que a raíz de que Jesús encarnó 
la perspectiva profética, inició su mi-
nisterio proclamando aquellas palabras 
de Isaías que conectan la visión y el 
compromiso de la fe con un accionar 
de innegable contenido político: «El 
Espíritu del Señor está sobre mí, por 
cuanto me ha ungido para dar bue-
nas nuevas a los pobres; me ha en-
viado a sanar a los quebrantados de 
corazón, a pregonar libertad a los cau-
tivos y vista a los ciegos, a poner en li-
bertad a los oprimidos y a predicar el 
año agradable del Señor». (Lucas 
4:16-19). 
     Dado que nuestra fidelidad también 
se juega en las consideraciones y deci-
siones políticas que adoptemos, no 
puede haber lugar a confusión: ni acó-
litos del poder ni prescindentes de la 
esfera sociopolítica, sino una firme 
conciencia profética que se ve concre-
tada en la inconformista e insaciable 
hambre y sed de justicia. Se ha dicho 
que con la democracia “se come, se 
cura y se educa” y un juez de la corte 

Pablo G. Oviedo



Tiempo Latinoamericano � 33

suprema dijo hace un tiempo que 
donde hay una necesidad no hay un de-
recho porque son infinitos y los recur-
sos finitos…pero nosotros/as seguimos 
proclamando que “Jesús fue el que an-
duvo con y como parte del pueblo, ali-
mentando con panes y peces, sanando 
a los enfermos y enseñando, creando 
comunidad y esperanza”, por ello ha-
cemos memoria y renovamos la espe-
ranza en la nueva creación.  
     Enfrentamos las oscuras fuerzas del 
ídolo del dinero que exige sacrificios 
humanos y de la creación, con la con-
vicción de que nuestro Maestro y 
Señor no fue retenido por la muerte:    
“Porque una aurora vio su gran victo-
riasobre la muerte, el miedo, las men-
tiras; ya nada puede detener su 
historia, ni de su Reino eterno la ve-
nida.” 

     Pero también y fundamentalmente: 
“Porque El entró en el mundo y en la 
historia; porque vivió sembrando amor 
y vida… Porque atacó a ambiciosos 
mercaderes… porque exaltó a los 
niños, las mujeres. Porque El cargó la 
cruz de nuestras penas…” como dice 
el tango Tenemos esperanza del Ob. 
Federico Pagura. En la esperanza de 
que “ya no habrá más llanto, ni cla-
mor, ni dolor, ni muerte, porque Dios 
estará en medio de ellos y ellas, y 
serán su pueblo” Ap. 21:4-5. Él sigue 
diciendo como la parábola del juicio 
final (Mateo 25:31-46) cuando le pre-
guntan “Señor ¿cuándo te vimos ham-
briento, desnudo, etc.? y afirma: 
“Cuando lo hicieron con algunos de 
estos mis hermanos pequeños, a mí me 
lo hicieron” Mateo 25: 40.

Cristianismo y DDHH.



34 � Tiempo Latinoamericano

MEMORIA, VERDAD y JUSTICIA  
CONTADA EN PRIMERA PERSONA

Entrevista con Alejandro Rossi en el 
marco del día de la memoria1 

Gremios en Red. Hoy nos encontramos 
visitando el Espacio de la memoria de 
La Perla, con Alejandro Rossi, secre-
tario general del SATSAID. Gracias 
Ale por tu tiempo para dialogar, por-
que la cercanía de la fecha del 24 de 
marzo ya se viene y queremos que nos 
cuentes qué sensaciones tenés a título 
personal primero cada vez que se 
acerca una nueva fecha. 
Alejandro Rossi. La verdad que es 
como que tengo dos miradas. Las 
tengo obligadamente que sostener. Pri-
mero es la institucional y después la 
personal. Nosotros como trabajadores 
entiendo que es una fecha de mucho 
dolor, pero a la vez muy reivindicativa 
para los miles de compañeros y com-
pañeras que durante la dictadura fue-

ron detenidos torturados y desapareci-
dos. Y que aún seguimos buscándolos. 
Entonces es una manera reivindicativa 
de recordar a ellos. Tener memoria 
sobre esos compañeros y compañeras 
que estuvieron y sufrieron la dictadura. 
También tenemos muchos compañeros 
que, gracias a Dios, pudieron sobrevi-
vir y nos dan testimonio real de todo lo 
que sucedió. Entonces, tenemos una 
mirada muy reivindicativa con res-
pecto a eso y para nosotros es muy im-
portante el 24 de marzo marchar. 
Después tengo la personal que es una 
cuestión. Mi mamá es desaparecida, a 
mi mamá la detuvieron, la secuestra-
ron, la torturaron. Y la desaparecieron 
aquí en La Perla. Entonces es una mi-
rada más personal claramente, con 

1  Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=BpsPqUofuKg

Entrevista con ALEJANDRO ROSSI  
en el marco del día de la memoria1

Transcribimos aquí la entrevista a nuestro compañero 
Alejandro Rossi, actual secretario general del SATSAID 
(Sindicato Argentino de Televisión, Servicios Audiovisua‐
les, Interactivos y de Datos) que el pasado 23 de marzo 
de 2025 le hicieran en el ex Centro Clandestino de De‐
tención, Tortura y Exterminio “La Perla” (Córdoba) para 
el canal Gremios en Red.



Tiempo Latinoamericano � 35

mucho dolor, pero de alguna manera 
también reivindicativa por todo lo que 
lo que le tocó vivir. Así que bueno, 
para mí, de manera personal es dolo-
roso, pero también reivindicativo. 
 
GR. Y si tuvieses que vincular esa his-
toria de lucha de tú mamá con la cues-
tión sindical de por qué llegas al 
sindicalismo, o qué te impulso llegar 
al sindicalismo ¿cómo llegas al sindi-
calismo? 

AR. La verdad es que yo creo que tiene 
que ver con lo que significaba la lucha 
de algo que de grande lo asocié, no de 
chico. Que mis padres habían puesto 
por encima intereses de ellos por en-
cima de lo mío. del hijo. Y la verdad es 
que con el tiempo me di cuenta de que 
hay cuestiones que se llevan en la san-
gre. Y hay cuestiones que son irrenun-
ciables, por más que uno intente 
ocultarlas, en algún momento salen. Y 
creo que la lucha gremial también tiene 
que ver con eso. O sea, uno puede tener 
de alguna manera dormido ese senti-
miento y después de a poco empieza a 
aflorar. Y bueno, a mí me tocó aflo-
rarlo. Afloró en un momento de mi 
vida y de ahí para acá no paré más. Y 
me parece que en algún punto se juntan 
los dos, porque es en realidad el interés 
por el bien general, por el bien colec-
tivo. Creo que su lucha era eso. Era de-
jarnos un país mejor de lo que estaba 
sucediendo con la dictadura. Un país 
que sea soberano, un país que sea libre, 
libre en el buen sentido. Entonces me 
parece que ese sentido de lucha y ese 
sentido de pertenencia que tenían mis 
padres a la lucha de alguna manera lo 
terminé heredando yo. Y a mí me apa-
reció claramente en un momento ya 
más grande. En esto yo también tengo 
una historia de vida; y es que a mí me 
crio mi abuela y mi abuela sufrió 
mucho por la pérdida de su hija y de su 
yerno. Entonces es como muy fuerte 
todo, a mí no me dejaba que me juntara 
con nadie que tuviera que ver con las 

Alejandro Rossi 

Imágenes: canal Youtube de Gremios en Red.



� Tiempo Latinoamericano36

amistades de mis padres entonces 
como que después naturalmente em-
pieza a aflorar y afloró y bueno y hoy 
estamos acá. 
 
GR. O sea, por un tiempo ¿estuvo 
como como dormido o estuviste pele-
ado con eso, como decías vos, con ese 
sentimiento y después te pudiste recon-
ciliar? 
AR. Lo de dormido es cierto. Pero yo 
lo entiendo. Vuelvo a decir, era es muy 
difícil para una madre perder su hija, 
perder su yerno y recuperar. Porque a 
mí también me habían secuestrado 
junto con mi mamá. Entonces cuando 
a mí me llevan, claramente mi abuela 
pregunta por mi mamá y a mi abuela le 
dicen los milicos, “no preguntes por-
que si no volvemos por él”. Entonces 
había un nivel de silencio, si quieres 
decir “de dormido”, que no se tocaban 
estos temas. No se tocaban estos temas 
en la mesa de mi casa. Cuando yo era 
niño, estoy hablando tenía 4 años, 
cuando sucedió la desaparición de mi 
mamá, la detención de los dos y la des-
aparición de mi mamá entonces como 
que no se hablaba de ese tema. Des-
pués lo otro: cuando uno es adoles-
cente, casualmente adolece de un 
montón de cosas, y en eso como que 
era mi reclamo hacia ellos, que clara-
mente después lo entiendo. Porque 
probablemente esa misma militancia 
que ellos tenían por un país más justo, 
más soberano, más libre, es la misma 
que tengo yo hoy. Y que por ahí tengo 

ausencias en mi casa, con mis hijos. 
Entonces es como que ahora lo en-
tiendo. 
 
GR. ...cuando uno es padre recién 
puede entender a sus padres… 
AR. Totalmente es así, pero es así…  
 
GR. Ale, hablamos algunas veces en el 
off the record que vos tenés algunos re-
cuerdos de haber estado acá. De 
hecho, estábamos recorriendo recién 
algunos lugares y vos me decías “yo 
estuve acá, tengo el recuerdo de salir, 
de pedir, que me dieron de comer, de 
pedir para ir al baño”, digamos volver 
a La Perla. Si bien, también lo dijimos, 
has vuelto varias veces a mí me pasa 
cuando entro que hay algo es una cues-
tión de movimiento de energía; ¿qué te 
pasa? 
AR. A mí me pasó cuando vine por pri-
mera vez a La Perla me pasó no cono-
cer a dónde estaba. Cómo estaba. El 
ingreso, todo eso lo desconocí. Pero 
cuando entramos a la cuadra y a donde 
estaban las oficinas, empecé como así 
a recordar cosas. No me preguntes por 
qué. Pero hay una partecita mía que en-
tendía dónde estaba. Y en un momento, 
cuando vamos a una de las oficinas, me 
estaba acompañando una compañera, 
haciendo el recorrido, me estaba ha-
ciendo un recorrido ella; yo le dije a 
ella: «yo estuve acá” y ella me dice 
«no, no Alejandro vos no estuviste acá, 
vos estuviste en otro sector de acá de 
La Perla,» me dice «porque ahí estaban 

Entrevista con Alejandro Rossi



Tiempo Latinoamericano � 37

los chicos”. “Decían que había chicos 
y habían estado en ese lugar.» Yo le 
dije «no, no, yo estuve acá». Ella me 
dice «no, no puede ser, porque acá es-
taban las oficinas de los militares que 
le daban “la bienvenida” vamos a decir 
a los detenidos, donde los apaleaban 
entonces me dice «no, acá no podés 
haber estado». No, no, ¡¡si yo estuve 
acá!! Y recordaba de que donde yo 
había estado en un momento, cuando 
yo me despierto en una de esas habita-
ciones, había dos jóvenes en ese mo-
mento. Para mí eran grandes, yo tenía 
4 años y tenía muchas ganas de ir al 
baño de hacer pis. Entonces le pedía, 
primero pregunté dónde estaba. Me di-
jeron «estás en un…” esta parte en re-
alidad me la cuenta después con 
muchos años de posteridad una com-
pañera, porque se la había contado esta 
persona que había estado ahí, que era 
una compañera detenida también y le 
dijo que cuando yo pregunto dónde 
estoy esta señora me dice «estás en un 
jardín». Y yo le digo «no, un jardín no, 
porque faltan banquitos y mesitas» En-
tonces me dijeron, ya no recuerdo bien 
qué me dijeron; que yo que les pedía, 
que tenía ganas de comer algo, tenía 
hambre y que quería ir al baño. Y me 
abren una puerta y yo recuerdo que esa 
puerta que abrieron estaba en diagonal 
al baño. Entonces le dije «acá yo es-
tuve.» Y después hicieron averiguacio-
nes y efectivamente esta persona que 
estaba detenida le dijo «no, no, acá 
hubo un niño que efectivamente estuvo 

ahí» Y ahí como que quedó un poco 
más claro de que también ahí hubo 
niños. En este caso era yo el que había 
estado en la “cuadra” digamos, en las 
oficinas de la cuadra, donde estaban 
durmiendo todos los detenidos. Así que 
bueno, eso es un poco. Y cuando entré 
a ver y conocer es como que sí me trajo 
algunos recuerdos. Pero yo no re-
cuerdo cuánto tiempo estuve acá en La 
Perla. Sé que después me devuelven a 
lo de mi abuela materna. Y esto es un 
poquito lo que te dije recién. Mi abuela 
pregunta por mi mamá y le dicen lo 
que le dicen. Y bueno… y yo ya ahí el 
recorrido del silencio doloroso de no 
saber a dónde estaba mi mamá; el hijo 
no sabía dónde estaba la madre. Clara-
mente los padres, mis abuelos tam-
poco, pero ya era una procesión que 
uno llevaba. No que tengo situaciones 
muy particulares con eso, que las he 
contado cuando he podido. Yo cuando 
tenía más o menos unos 8 años, tenía 
la casa de uno de mis mejores amigos 
que vivía al frente de mi casa, en Villa 
El Libertador. Y un día estábamos 
charlando, estábamos jugando. Había 
llovido y entonces nos vamos a un 
lugar adentro de la casa de él. Y había 
abierto en el piso, había como una ma-
dera levantada, y yo le pregunté «¿qué 
es eso?» “Es un sótano” me dice. En-
tonces nos metimos a jugar allí adentro 
del sótano. Y un sótano… no yo no 
sabía lo que era un sótano. Entonces 
nos metimos ahí. Yo veía que había un 
montón de cajas, había sillas, mesas in-

Memoria, Verdad y Justicia



38 � Tiempo Latinoamericano

cluso en ese sótano. Bueno, después 
salimos y me quedó el sótano, me 
quedó el sótano como tal. Cuando 
volví a casa ese día y pasaron un par de 
días, y nosotros en mi casa teníamos un 
armario donde en realidad era como 
una alacena donde uno guardaba las 
cosas, la mercadería. Y entre el piso y 
la alacena había un 10 centímetros de 
distancia donde empezaba había unas 
patas. Y a mí me pasaba a veces, yo a 
la mañana estaba solo en casa porque 
trabajaban todos en casa. Y hasta que 
venía una chica que me cuidaba, pa-
saba un tiempito solito y yo siempre 
pensé que mi mamá estaba, pero no me 
podía mirar, no me podía cuidar, no 
podía porque se la iban a llevar. A nos-
otros nos había pasado antes otra situa-
ción que después la voy a contar. 
Entonces yo pensaba que mi mamá es-
taba por ahí, siempre observándome, 
escuchándome. Yo tenía como eso 
adentro y me agaché y me acordé del 
sótano. Y entonces meto la mano por 
debajo de la alacena, claramente había 
piso. Y empecé a golpear para ver si 
estaba hueco.Y golpeaba, golpeaba, 
golpeaba y yo le decía: «mami yo sé 
que estás ahí y yo estoy bien» Así fue-
ron meses, pensando que mi mamá es-
taba debajo de esa alacena, escondida.   
 
GR. Contaste varias veces, recuerdo 
también que lo dijiste alguna vez en el 
off the de récord, te acordabas en el 
momento en el que se los llevan, pero 
también lo dijiste por qué pensabas en 

eso debajo de la alacena, que les había 
pasado una situación en que se tuvie-
ron que esconder…  
AR. Sí, mira qué loco! También viendo 
una película: “La vida es bella”. Una 
película donde básicamente habla del 
régimen nazi en Italia. Donde un papá 
está con su niño y claramente lo llevan 
a los campos de concentración. Y en un 
momento el papá va y esconde al niño 
como en una casilla de gas. Una cosa 
así para, tener una idea es una casilla. 
Entonces lo mete ahí al niño y él mar-
chaba como que estaba jugando, mien-
tras lo estaban llevando para matarlo. 
Inmediatamente me largué a llorar 
mucho, fuerte. Fue algo que no pude 
controlar, perdón… y me pasa todavía, 
y me acordé una situación, pero la 
tenía olvidada… la tenía totalmente ol-
vidada. Y esa situación, cuando yo veo 
esa situación, me acuerdo de que a nos-
otros nos había pasado. Que nosotros 
vivíamos en Villa Revol y se ve que vi-
víamos en una casita muy humilde con 
mi mamá. Vivíamos en una casita muy 
humilde donde estaba rodeado por esos 
tachos de 200 litros viste, que son de 
aceite. Muchos de esos tachos para mí 
eran como una chatarra o algo de eso. 
Entonces una noche mi mamá me des-
pierta asustada. Yo me despierto tam-
bién asustado, me levanta, salimos por 
una ventana y me mete en uno de esos 
tachos y me dice «vamos a jugar a las 
escondidas» Yo veía que se habían fre-
nado un montón de autos, que entraba 
gente. O sea... en donde nosotros está-

Entrevista con Alejandro Rossi



Tiempo Latinoamericano � 39

bamos había como 50 metros hasta lle-
gar a la casa; de la calle a la casa; y yo 
veía que estaba entrando gente. Mi 
mamá me saca, me mete adentro de 
uno de esos tachos y me dice «vamos 
a jugar a la escondida, esos señores que 
vienen ahí no te tienen que encontrar, 
así que quédate acá y yo después te 
vengo a buscar.» Y me metió dentro de 
ese tacho. Yo me quedé dentro del 
tacho, me dormí. Y recuerdo que des-
pués viene mi mamá me saca del tacho. 
Eso fue una madrugada. Y sale de día, 
me saca mi madre y cuando volvemos 
a la casa estaba todo revuelto, cosas 
rotas, qué sé yo. Y me acordé de esa si-
tuación. Cómo una madre ante un pro-
blema reacciona de una manera, 
priorizando la salud hasta psicológica 
de su hijo (…) porque tal vez yo me 
hubiera largado a llorar… me trajo ese 
recuerdo esa película o sea fue increí-
ble, realmente fue increíble, realmente 
que sí y para no volver.  
 
GR. Contabas que cuando sucedió la 
detención fue cerca del parque exacta-
mente y el tema del botón que has con-
tado, bueno para que cuentes a la 
audiencia de qué se trata.  
AR. (...) mi mamá tenía una amiga, 
como te digo vivíamos en Villa Revol, 
entonces cruzábamos por “El Dante”. 
Íbamos hacia Nueva Córdoba una 
noche, una tarde noche, pero era en in-
vierno, porque oscurece antes en in-
vierno. Y recuerdo que íbamos 
caminando y que de repente se empie-

zan ...se ve que frenan autos, frenadas 
de autos. Mi mamá se asusta, yo me 
doy vuelta, veo gritos mi mamá intenta 
salir corriendo me va llevando a mí 
arrastrando; pero nos alcanzan. 
Cuando nos alcanzan a mi mamá le 
empiezan a pegar. Claramente yo me 
largo a llorar, me levantan. Mi abuela 
paterna me había hecho una camperita 
de color celeste, me acuerdo, con bo-
toncitos marrones. Entonces lo primero 
que pasa es cuando mi mamá la aga-
rran y le pegan a mi mamá se le cae un 
sueco. Ella usaba suecos, porque era 
peticita mi mamá. Y se le cae y yo veo 
que va por unas de las bajadas del 
“Dante” hay muchas barrancas, por 
una de las barrancas del Dante; em-
pieza a caer el sueco de ella. Yo ob-
servo eso, me agarran a mí, me 
levantan y cuando me levantan salta un 
botón. A mi mamá la meten en el auto 
de adelante. A mí me ponen en un auto 
atrás. Prenden las luces del auto mi 
mamá gira la cabeza, giró la cabeza me 
mira llorando, gritando. Veía que le pe-
gaban, llorando, gritando, me mira 
...yo estaba llorando es el último re-
cuerdo que yo tengo de mi mamá ella 
girando la cabeza para ver a dónde me 
metían a mí ella estaba en un auto yo 
estaba en otro. Y la preocupación más 
allá de toda esa situación mía era que 
mi mamá había perdido un sueco y a 
mí me había saltado el botoncito ma-
rrón de mi saquito celeste. Imagínense 
cómo funciona la cabeza de un niño 
¿no? que en ese momento tan terrible 

Memoria, Verdad y Justicia



40 � Tiempo Latinoamericano

uno, no sé si por autodefensa, busca 
otra cosa por qué preocuparse. 
 
GR. Ale ya para ir cerrando y la úl-
tima, agradecerte por tu tiempo, por 
estar por compartir, con nosotros y con 
todos y todas las que después puedan 
ver este video; hablabas de que pudiste 
entender que tus viejos lucharon por 
un mundo mejor que es lo que hacen 
los militantes. Si ella te viera tal vez 
crees que te ve como en lo que te con-
vertiste hoy en un Secretario General, 
más allá del cargo, en un sindicalista, 
en un militante que lucha por las con-
diciones de los compañeros y de las 
compañeras ¿cómo crees que se senti-
ría? 
AR. Yo creo que tanto mi mamá como 
mi papá estarían orgullosos de mí, 
creo, pero creo que estarían más orgu-
llosos de lo que soy como persona. No 
es que me estoy tirando flores sino de 
porque más allá del cargo que uno 
pueda llegar a ocupar, que es una cues-
tión circunstancial, claramente es lo 

que uno realmente hace. Y yo creo que 
heredé de ellos ese compromiso social 
por el otro, porque mis padres eran 
muy cristianos. Entonces desde ahí 
para acá todo lo que uno tiene que 
hacer es pensando en el otro, no sola-
mente en uno. Aprender. Aprendí a 
pensar en lo colectivo, porque también 
en un momento y en estos momentos 
sobre todo, donde cada uno quiere sal-
varse, es importantísimo pensar en lo 
colectivo. Aprender a luchar por las in-
justicias que vuelvo a decir, como Se-
cretario General por ahí tiene una 
cuestión de mayor visibilidad, pero lle-
varlo realmente adentro creo que ha 
sido la mejor herencia que tanto mi 
mamá como mi papá me han podido 
dejar. Y mi responsabilidad es poder 
que mis hijos, mis hijas, puedan tam-
bién entender que el día de mañana que 
su papá, las ausencias que tiene, que 
ellos puedan entender de a qué se 
debió y ellos y ellas también tener ese 
mismo compromiso… gracias.  



Tiempo Latinoamericano � 41

1 2 
Reflexiones acerca del tratamiento que 
del tema se hace en la obra La verdad 
los hará libres. 
 
La obra de investigación sobre la Igle-
sia católica en las décadas del ’60 y 
’70, La verdad los hará libres, consti-
tuye una iniciativa inédita en Argentina 
que, impulsada por la Conferencia 
Episcopal, busca reflexionar sobre el 
rol de la Iglesia católica en la segunda 
mitad del siglo XX. Fue publicada en 
tres tomos y evidencia una enorme 
tarea de sistematización e indagación 
documental poniendo a disposición, 
por primera vez, fuentes y archivos 
eclesiásticos de Argentina y del Estado 
Vaticano que permiten, calibrar en al-
gunos casos y avanzar en otros, sobre 
problemas de investigación que cien-

tistas sociales vienen transitando hace 
tiempo. 
     En esta contribución, nos interesa 
focalizar el análisis en el tomo 1, y re-
cuperar las reflexiones y algunas de las 
respuestas que La verdad los hará li-
bres ofrece en torno al interrogante por 
los vínculos entre los sacerdotes y la 
violencia política entre las décadas de 
1960 y 1970. Se trata de una pregunta 
compleja que a lo largo de estos años 
se convirtió en un tema sensible de in-
dagación, incluso para los propios ac-
tores eclesiásticos. Nos interesa 
repensar algunas cuestiones vinculadas 
a los vínculos entre los sacerdotes y las 
organizaciones armadas, centrándonos 
en el Movimiento de Sacerdotes para 
el Tercer Mundo (MSTM). El análisis 
de La verdad los hará libre sirve como 

1  La obra La verdad los hará libres se compone de tres tomos. Aquí solamente nos centraremos 
en el primero de ellos y sumamos una pequeña mención del tomo 3. Una versión extendida de 
este texto se publicó en la sección Coloquios de la Revista Nuevo Mundo Mundos Nuevos: “La 
Iglesia y la violencia en la Argentina (1966-1983)”, coordinado por Valentina Ayrolo y María Elena 
Barral. Véase:  https://journals.openedition.org/nuevomundo/98809
2  Lucía Santos Lepera, historiadora (Universidad Nacional de Tucumán- CONICET). Lucas Bil-
bao, historiador (Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires- CONICET).

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria 
en la Argentina de los años ´70 1

LUCÍA SANTOS LEPERA Y LUCAS BILBAO 2 



42 � Tiempo Latinoamericano

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao

punto de partida para plantear las múl-
tiples dimensiones e interrogantes que 
rodean este tema y que nos interpela 
como historiadores de la Iglesia y el 
catolicismo en el siglo XX.  
 
Interpretaciones sobre la violencia 

en el tomo 1 de La verdad los hará li-

bres 
La propuesta novedosa que acercó La 
verdad los hará libres en sus tres 
tomos parte de una definición expre-
sada en el título y es pensar la actua-
ción de la Iglesia en su sentido más 
amplio -incluyendo sus instituciones, 
los obispos, el clero, religiosas y reli-
giosos, laicos, entre otros- en el con-
texto de la espiral de violencia. No 
ahondaremos aquí en la pertinencia o 
no de las periodizaciones y cronologías 
escogidas para los distintos abordajes, 
más bien retomaremos ese esquema  
     La pregunta por los vínculos de la 
Iglesia católica y la violencia política 
en la Argentina de las décadas de 1960 
y 1970 es el eje que vertebra la obra. 
Se trata de un interrogante complejo, 
que presenta distintas aristas en un 
libro elaborado a partir de las miradas 
de diversos autores. En este marco, se 
reconocen las dificultades para lograr 
una versión de síntesis, a lo que se 
suma la variada y profusa documenta-
ción a la que las/os investigadoras/es 
accedieron. En distintos pasajes, la vio-
lencia se convierte en el marco en el 
que la Iglesia actuó: “la violencia es-

tructural, armada y represiva estaba 
presente en el país como un telón de 
fondo de la vida cotidiana”. Como un 
fenómeno “precipitado” entre los cató-
licos, estos aparecieron “envueltos” 
por ella, “sea que la padecieran, que la 
aplicaran, que la permitieran, que la 
denunciaran o que, simplemente la sos-
layaran” (p. 391). 
     La asamblea del Episcopado latino-
americano reunida en Medellín en 
1968 fue un punto de inflexión en los 
debates eclesiásticos sobre el ejercicio 
de la violencia. En distintos capítulos 
se recuperan las reflexiones sobre su 
legitimidad y el planteo conocido de 
las “dos violencias”: una denominada 
“institucional” por su carácter perma-
nente y sufrida por las víctimas de la 
injusticia y otra, vinculada a los grupos 
revolucionarios que la elegían como 
forma de resistencia a la opresión.  
     En varios de los capítulos del tomo 
1 de La verdad los hará libres se pone 
el énfasis en la impronta condenatoria 
de la violencia que asumieron los men-
sajes de la iglesia latinoamericana en 
Medellín y que, no obstante el “com-
promiso activo por la paz” asumido en 
la asamblea, “hubo católicos que toma-
ron el camino de la violencia revolu-
cionaria” (p.116). Esta constituye una 
de las interpretaciones posibles sobre 
el posicionamiento asumido por la 
Iglesia en ese contexto que, sin em-
bargo, deja pendiente el análisis de 
aristas clave como las distintas recep-



Tiempo Latinoamericano � 43

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria

ciones de esos mensajes, qué sentidos 
se les atribuyeron y qué acciones habi-
litaron entre los sectores eclesiásti-
cos. En ese sentido, el vínculo entre la 
Iglesia y la violencia en América La-
tina a partir de la asamblea de Medellín 
es interpretado como un fenómeno ho-
mogéneo entre finales de la década de 
1960 y 1970, en el que es posible reco-
nocer un juicio moral sobre esa com-
pleja relación.  
     En distintos pasajes, el ejercicio de 
la violencia aparece como una “tenta-
ción” para generar cambios en un con-
texto de injusticia y pobreza en 
América Latina (p. 297). La hipótesis 
de la “tentación” es una forma de ex-
plicar la opción por la violencia revo-
lucionaria por parte de laicos y 
sacerdotes, de ese modo no se trataba 
de una elección interpretada como le-
gítima o de un lenguaje de la época, 
sino de un fenómeno al que “sucum-
bieron” y del que no pudieron escapar 
(pp. 299-300).3 Es decir, la violencia 
fue una respuesta a la que recurrieron 
los actores católicos frente a las “gra-
ves injusticias”, a pesar de que la Igle-

sia –y en especial las encíclicas papales 
como Populorum Progressio– habría 
dejado claro que esta no era una solu-
ción “evangélica ni cristiana” (p. 300).      
     En suma, si bien el abordaje de este 
problema presenta diferencias en cada 
capítulo, subyace a lo largo del análisis 
una fuerte impronta moral que refleja 
un posicionamiento desde el presente, 
centrado en la condena y en el señala-
miento de la opción por la violencia 
como un “desvío” de los católicos. Esa 
opción es juzgada en términos contra-
puestos a conductas orientadas por 
principios como la verdad, el amor, la 
justicia -organizadores de la vida so-
cial-. Esto se ilustra también, por ejem-
plo, con el modo en que se interpreta 
la convivencia de dos grupos dentro 
del MSTM: uno que defendía “una 
eclesiología animada por los obispos, 
y la valoración de la fe de nuestro pue-
blo y el reconocimiento de ser él el su-
jeto político de la sociedad” y otro que 
“no aceptaba la guía de la misión epis-
copal y adherían a una opción política 
partidaria por el peronismo o el socia-
lismo, sin descartar la acción violenta 

3   Si bien hay una marca de época, y la idea de “la juventud tentada a la utilización de la violencia” 
fue usualmente utilizada por los contemporáneos, posteriormente la fórmula sustentó parte de las 
explicaciones del proceso incluso en las voces del Episcopado. Escribía el obispo Justo Laguna: 
“tendríamos que recordar figuras que se perdieron totalmente, como Camilo Torres, quien creía 
que el Evangelio era la lucha por la justicia, pero la lucha armada sin un claro discernimiento de 
lo que la teología moral moderna nos enseña acerca de la violencia. [...] El ejemplo de Helder Cá-
mara es lo contrario [...] Es decir, no todos cayeron en la tentación de la violencia tan fuerte en 
Latinoamérica”, Laguna, Justo, Luces y sombras de la Iglesia que amo, Buenos Aires, Sudameri-
cana, 1996, p. 40-41. En un fragmento de su testimonio en el tomo 1 de La Verdad los hará libres, 
el obispo Jorge Casaretto señala: “Desde la Iglesia diocesana [de San Isidro] veíamos claramente 
cómo tantos jóvenes con principios cristianos eran tentados a tomar el camino de la confrontación 
y la violencia”, p. 705, (los destacados nos pertenecen).



44 � Tiempo Latinoamericano

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao

en el camino de liberación del pueblo” 
(p. 303).  
     En esa dirección, el obispo Jorge 
Casaretto expresa en su testimonio:  

“Quienes tentaban [a los jóvenes] 
iban preparando el terreno predi-
cando sobre la necesidad de incluir, 
si fuera necesario, la violencia para 
instaurar la justicia. [...] Recuerdo 
muy bien que, a partir de mis plan-
teos drásticos de abandonar la posi-
bilidad de la violencia, muchos 
jóvenes dejaron de verme. Busca-
ron acompañamiento en otros sa-
cerdotes más condescendientes con 
el camino que iban recorriendo” 
(pp. 705-706). 

 
     Tales ideas se emparentan con rela-
tos de otros actores eclesiásticos y con 
reflexiones y declaraciones que provie-
nen del campo confesional. En el tomo 
3 de La verdad los hará libres varios 
testimonios que analizan el contenido 
del tomo 1 y retoman algunas de estas 
consideraciones, recurren a la imagen 
de los sacerdotes como instigadores 
del accionar violento de las juventudes, 
y en consecuencia, responsables de 
“tergiversar el mensaje evangélico” y 
provocar un daño irreparable a “la mi-
sión de la Iglesia”. En este sentido, uno 
de los testimonios publicados, refle-
xiona:  
 

“En el clero hubo un notorio vicio 
de temporalismo [...] que arrastró a 

una pérdida de sentido sobrenatural 
en la pastoral con grave daño a la 
vida cristiana [...] Hay aquí una res-
ponsabilidad [...] unas conductas 
superficiales, imprudentes, irrefle-
xivas e incluso fanáticas y también 
graves desde el punto de vista 
moral [...]. En demasiadas ocasio-
nes esa mala praxis del clero pro-
dujo resultados catastróficos” 
(tomo 3, p. 513).  

 
     La reproducción de estas interpre-
taciones además de restar agencia po-
lítica a los actores eclesiásticos, no 
reconocen las deliberaciones, contra-
dicciones y opciones que modelaron 
sus trayectorias zigzagueantes, al tra-
mitar los dilemas en torno a la violen-
cia revolucionaria de formas muy 
diversas. Estas perspectivas sugieren 
más bien que aquellos sacerdotes, reli-
giosas y religiosos o laicas y laicos que 
asumieron un compromiso explícito en 
el amplio campo de la política –y que 
ello implicó también vínculos diversos 
con las organizaciones revolucionarias 
y/o la violencia armada–, quedaron por 
fuera de la Iglesia, debido a que sus ac-
ciones no representaron a la institución 
en tanto “sujeto y objeto de fe”. Estas 
matrices interpretativas presentes en el 
tomo 1 nos remiten directamente a los 
posicionamientos que la institución 
eclesiástica asume frente a su propia 
historia y cómo tramita y resuelve las 
tensiones que la atraviesan. Las repre-



Tiempo Latinoamericano � 45

sentaciones y acciones que la Iglesia, 
y particularmente el MSTM, tuvieron 
en relación a lo que consideraron “el 
ejercicio legítimo de la violencia polí-
tica como instrumento de la lucha re-
volucionaria”, abre un abanico de 
posibilidades para ser indagado si se 
abandonan algunas premisas esencia-
listas.  
     El capítulo 9 del tomo 1 con análisis 
más profundos, aborda varias de las 
cuestiones que planteamos como nece-
sarias para comprender los actores y el 
período. Allí se señala también -to-
mando las contribuciones pioneras de 
José Pablo Martín al respecto- que para 
el estudio de estos temas es necesario 
contemplar los acontecimientos y las 
actitudes personales y grupales que se 
suscitaron en el Movimiento. De allí 
que los mismos autores marcan que los 
análisis giraron en torno al proceso so-
cial y cultural antes que a los aspectos 
biográficos y reconocen también que 
para comprender la actuación sacerdo-
tal en relación a la violencia política, 
es necesario tener presente la praxis re-
ligiosa -y política- de los mismos (for-
mas de cooperación o reacción), su 
vínculo con las instituciones circun-
dantes y las relaciones interpersonales, 
entre otras cuestiones (pp. 548-550). 
     Desde el campo disciplinar de la 
historia, consideramos que para com-
plejizar el tratamiento de esta proble-
mática, un camino posible es el de 
sumar análisis que recuperen trayecto-

rias sacerdotales capaces de evidenciar 
matices respecto a los debates y opcio-
nes en torno a la violencia. Estas sirven 
también como puntos y contrapuntos- 
de observación para conocer los alcan-
ces y rasgos que adquirió la participa-
ción de integrantes del Movimiento 
sacerdotal en organizaciones político-
militares. Desistir, por ejemplo, en la 
utilización de esquemas que sintetizan 
el compromiso de los sacerdotes con 
las organizaciones revolucionarias a 
través de ejemplos modélicos como los 
del cura guerrillero colombiano Ca-
milo Torres muerto en un combate con-
tra el ejército en 1966, o del religioso 
asuncionista argentino, Jorge Adur, de-
venido en capellán oficial de Montone-
ros sobre finales de la década de 1970, 
permite acercarnos al problema de la 
violencia tomando distancia de consi-
deraciones morales e incorporando la 
complejidad de las diversas trayecto-
rias sacerdotales. Es decir, miradas que 
contemplen experiencias situadas, ana-
licen distintos escenarios, tengan en 
cuenta las redes de sociabilidad sobre 
las que los sacerdotes desarrollaron sus 
tareas religiosas, sociales y/o militan-
tes y ponderen los vínculos con la au-
toridad eclesiástica inmediata, entre 
otras variables.  

 
Repensar los vínculos entre sacerdo-

tes y violencia a partir de experien-

cias situadas 

Tomando el variado abanico de expe-

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria



46 � Tiempo Latinoamericano

riencias del MSTM en relación a la 
lucha armada, es posible afirmar que 
hubo distintos modos de 
comprender la violencia, 
y ello determinó diversos 
acercamientos y compro-
misos. La diversidad se 
comprende si ponemos 
de relieve los escenarios 
y las tramas de sociabili-
dad en los que los sacer-
dotes estuvieron insertos, 
el posicionamiento e in-
jerencia que alcanzó la 
autoridad eclesiástica, el grado de in-
fluencia que tuvieron las organizacio-

nes revolucionarias en esos espacios, 
entre otras cuestiones. En este sentido, 

por ejemplo, hubo algu-
nos sacerdotes que mani-
festaron un 
posicionamiento favora-
ble a la lucha armada a 
partir de la formulación 
de categorías analíticas y 
posicionamientos inte-
lectuales. Otros compar-
tieron un trabajo pastoral 
y político con grupos de 
jóvenes militantes, mu-

chos de ellos insertos en organizacio-
nes armadas. De este modo, 

Las representaciones y  
acciones que la Iglesia, y  

particularmente el MSTM,  
tuvieron en relación a lo que 

consideraron “el ejercicio  
legítimo de la violencia  

política como instrumento de 
la lucha revolucionaria”, abre 
un abanico de posibilidades 

para ser indagado si se  
abandonan algunas premisas  

esencialistas.

Revista ASÍ,  
número 788,  
Julio de 1971.



Tiempo Latinoamericano � 47

confluyeron en algunos aspectos orga-
nizativos, logísticos o de acompaña-
miento en la tarea formativa e 
intelectual de los jóvenes. Y otros di-
rectamente se insertaron como militan-
tes políticos dentro de esas 
organizaciones, sin que ello implique 
un abandono o tracción de sus funcio-
nes pastorales y religiosas al interior de 
las mismas. 
     Los primeros escritos de Rolando 
Concatti, sacerdote de la regional Men-
doza y de notoria influencia intelectual 
al interior del MSTM, dejan entrever 
una concepción de la violencia en tanto 
instrumento. El concepto de revolución 
–influenciado por los acontecimientos 
europeos de finales de la década del 
60–, le permite explicar que ésta no 
sólo tiene que provocar una transfor-
mación en las estructuras sociales y po-
líticas, sino también al interior de las 
subjetividades: la revolución tiene que 
servirle al cristiano para cuestionar la 
fe y a partir de allí renovar y actualizar 
sus opciones fundamentales, dirá Con-
catti. En su reconocido trabajo Nuestra 
opción por el Peronismo, publicado en 
1971 con el sello del Movimiento -y 
desde una perspectiva totalmente secu-
lar-, Concatti va más allá de las postu-
ras iniciales, al incluir en sus 
reflexiones dentro de los nuevos facto-
res del peronismo a las formaciones es-
peciales y los grupos armados. Allí 
señala que es necesario discutir con se-
riedad el lugar de los mismos dentro 

del peronismo y la propia sociedad. Es 
decir, aparece una legitimación de la 
violencia armada como un elemento 
ineludible en el debate político que los 
STM están teniendo en ese contexto. 
El conflicto latente que los curas reno-
vadores mendocinos mantuvieron con 
el obispado desde 1964 y la relativa au-
tonomía que ganaron tras esa pulseada, 
el acompañamiento de otros sacerdotes 
cercanos que tuvo Concatti, el trabajo 
intelectual y el vínculo directo con el 
peronismo de base, entre otras cuestio-
nes, permiten comprender una de las 
formas que asumió el debate y la op-
ción de la lucha armada al interior del 
MSTM. 
     Por otro lado, la experiencia del sa-
cerdote de la diócesis de Reconquista, 
Rafael Iacuzzi, revela otras aristas res-
pecto de lo que venimos sosteniendo. 
En este caso, su acompañamiento pas-
toral a los trabajadores rurales del norte 
santafesino –fundamentalmente hache-
ros–, sumado a los vínculos políticos 
que fue tejiendo a partir de la creciente 
conflictividad de esos años, lo ubicaron 
en un lugar central de la conformación 
de las Fuerzas Armadas Peronistas del 
grupo Reconquista, posteriormente in-
tegradas a Montoneros. El sacerdote 
Iacuzzi tuvo un papel activo en la de-
nuncia de las condiciones materiales de 
los pobladores del lugar. Asentado en 
el pueblo de Villa Ana, pero con un 
amplio trabajo en otros aledaños, fue 
una figura destacada en la oposición a 

Los sacerdotes y la violencia revolucionaria



48 � Tiempo Latinoamericano

la dictadura de la autodenominada Re-
volución Argentina. En las diversas en-
trevistas que dio a la prensa e incluso 
en algunos escritos difundidos en el 
Boletín Enlace del MSTM, es posible 
encontrar una concepción de la violen-
cia supeditada a la idea de compro-
miso. Según Iacuzzi, la violencia era 
“el sistema que necesita de las armas 
para mantenerse”. Pero la violencia 
también estaba “en el monte, en las 
criaturas desnutridas, en los hombres 
que trabajan de sol a sol, en la falta de 
posibilidades para enfrentar el ma-
ñana”, de allí que no habría otro reme-
dio que “comprometerse con los que 
más sufren y enfrentarla con otro tipo 
de fuerzas”. En ese contexto, el sacer-
dote reclamaba para el resto de los re-
ligiosos asumir un compromiso cada 
vez mayor “en la actitud revoluciona-
ria: una búsqueda real en el cambio de 
estructuras”. Iacuzzi sufrió distintas ac-
ciones represivas en 1969 y 1972. En 
marzo de 1976 fue detenido y alojado 
en las cárceles de Villa Devoto y La 
Plata hasta que obtuvo la libertad en 
1977 y se exilió en Europa. Una vez 
allí, dejó el ministerio y participó de la 
creación del Partido Peronista Monto-
nero. La experiencia de Iacuzzi repre-
senta otro modo de comprender cómo 
la violencia revolucionaria fue asumida 
por los sacerdotes. En este caso, hizo 
uso de la “libertad de acción” respecto 
a la violencia armada que tanto había 
discutido el Movimiento y asumió un 

compromiso explícito en el montaje y 
puesta en marcha de una organización 
revolucionaria. Sin embargo, esto no 
implicó el involucramiento de otros sa-
cerdotes o de la regional en la que es-
taba inserto. 
     El vínculo de los sacerdotes con la 
violencia no fue estático y tampoco 
asumió un perfil único. Lejos de repre-
sentar un proceso homogéneo, la diná-
mica de esos vínculos se modificó al 
ritmo de los vertiginosos aconteci-
mientos políticos, los cambios en la 
Iglesia católica, las tensiones con la je-
rarquía episcopal, la relación de fuer-
zas al interior del movimiento 
peronista, entre otras variables. Repo-
ner la historicidad de esas relaciones, 
atravesadas por vaivenes y contradic-
ciones, nos devuelve una imagen más 
compleja de la interacción entre los 
curas y la violencia revolucionaria.  
     La publicación de la obra La verdad 
los hará libres y el acceso a los docu-
mentos eclesiásticos del período, sin 
duda permitirá profundizar muchos de 
los problemas historiográficos que 
desde distintas disciplinas venimos in-
dagando hace tiempo. Queda el desafío 
abierto de fortalecer los diálogos, los 
debates e intercambios entre grupos de 
investigación, grupos y organizaciones 
vinculadas a la temática. 

Lucía Santos Lepera y Lucas Bilbao



Tiempo Latinoamericano � 49

1 
1. Sarita y nosotros 
La conocí a fines de los años 60. Ya 
para esa época Mariana Sara Aztiaza-
rán era “Sarita”. Lo siguió siendo hasta 
el 28 de octubre de 2007, cuando dio 
su paso pascual. Y ahora, cuando hace-
mos su memoria. 
     Con Sarita compartimos años de ve-
cindad cuando, después de los años 
dictatoriales, nos instalamos en Bella 
Vista, el mismo barrio donde ella vivía 
desde 1964. Aunque nunca buscó la fi-
guración personal, su inmensa tarea y 
compromiso de tantos años la ubicaron 
en un rol de liderazgo femenino, ayu-
dado por su capacidad, pero también 
porque era arremetedora y persistente 
en lo que se proponía. 
     Desde los primeros años de la re-
vista TIEMPO LATINOAMERICANO, Sarita 

estuvo invitada a ocupar páginas infor-
mativas y de opinión sobre las emple-
adas domésticas. Allí han quedado sus 
palabras escritas que se compilará en 
el libro “Sarita en la Tiempo” (título 
provisorio). Pero además de redactora, 
también fue “canillita” en la distribu-
ción y venta de la revista.  
     Durante largo tiempo, especial-
mente cuando yo ocupaba mi rol gre-
mial en el sindicato bancario, se hizo 
costumbre que aprovechara los domin-
gos a la mañana para visitarnos en 
casa; y entre mate y mate intercambiar 
opiniones sobre las realidades sindica-
les y políticas, temas que formaban 
parte de sus inquietudes permanentes. 
Opiniones que muchas veces la pru-
dencia aconsejaba no vociferar para no 

SARITA. Las mujeres en lucha 1

LUIS MIGUEL BARONETTO 



50 � Tiempo Latinoamericano

afectar relaciones necesarias a la pro-
pia actividad gremial o política. Levan-
tando su mirada penetrante por sobre 
sus gruesos anteojos y esbozando su 
amplia sonrisa, buscaba la complicidad 
para corroborar perspectivas que nos 
eran comunes. 
 
2. En Yocsina 
Sarita había sido miembro de la Con-
gregación de las Carmelitas Descalzas 
de la Caridad, donde ocupó cargos de 
importancia. Pero los aires preconcilia-
res y conciliares también penetraron 
los muros de los conventos; y Sarita 
encabezó un grupo de religiosas que 
optaron por insertarse en un compro-
miso evangélico junto a los pobres. Así 
surgió la propuesta de instalarse en las 
canteras de Yocsina - Malagueño, per-
teneciente a la familia de los Allende 
Posse. Su misión era promover tareas 
educativas y de evangelización, como 
se entendían en esos años. Y Sarita, 
además, específicamente como enfer-
mera en el consultorio del lugar. 
     Las monjas, de las que Sarita era la 
Superiora, contaron con el acompaña-
miento de quien era desde 1961 el 
obispo auxiliar de Córdoba. Monseñor 
Enrique Angelelli, que había sido ase-
sor de la Juventud Obrera Católica y 
alentaba con entusiasmo la renovación 
eclesial aún antes del Concilio, que 
cada día se respiraba con mayor fuerza 
en aquella Córdoba que se industriali-
zaba.  
     En noviembre de 1962 Angelelli 

puso en posesión de su nueva misión a 
las religiosas, en las Canteras donde se 
instalarían, con un acto organizado por 
los patrones. Sarita nos contó, - para el 
primer video documental2 que hicimos 
sobre la vida de Mons. Angelelli en 
1986 - las vicisitudes padecidas por el 
joven obispo auxiliar en aquella inau-
guración. Su predicación advirtiendo 
las dificultades que podrían enfrentar 
las religiosas al ocuparse de “aquellos 
rostros quemados por la cal”, fue inter-
pretada por los patronos - que se decían 
católicos - como “cizaña entre patrones 
y obreros”.3 
 
3. De Corrientes 
Aquellas vivencias fueron modelando 
el nuevo camino de Sarita. Correntina, 
había nacido en Curuzú Cuatiá el año 
1917 en una familia de inmigrantes 
vascos campesinos; y bebió en su 
hogar las convicciones y la fe cristiana, 
que encauzó en la vida religiosa.  
     Firme de carácter, no cabían en ella 
las medias tintas, ni las palabras de 
ocasión. “Sin pelos en la lengua” – 
como se dice -; pero siempre respe-
tuosa del interlocutor o la interlocutora, 
Sarita no dejaba espacio a que no se 
entendiera el mensaje claro y contun-
dente de la justicia que buscaba, ni la 
fidelidad a la fe evangélica que la ani-
maba. Los conflictos no le fueron aje-
nos. Sufrió incomprensiones también 
en su congregación religiosa. 
     Pero más que las palabras, que las 
decía y con toda la fuerza necesaria, el 

Luis M. Baronetto



Tiempo Latinoamericano � 51

SARITA. Las mujeres en lucha

testimonio principal fue su vida entera. 
Primero el ejemplo, el compromiso 
concreto de meterse en el barro de las 
realidades que encontró. Y las encontró 
porque las buscó. Aquel voto de po-
breza de su vida religiosa, fue asumido 
en su propio cuerpo cuando decidió 
cambiar de lugar social, para conver-
tirse en “sirvienta”. 
 
4. En Bella Vista 
El mismo Angelelli fue el que la acom-
pañó a Bella Vista – en 1964 - para que 
Sarita se sumara a la parroquia. “Aquí 
está Sarita, de quien te hablé”, le dijo 
Angelelli al párroco Carlos Fugante. 
Se instaló en una humilde vivienda 
donde fue formando la pequeña comu-
nidad de laicas consagradas. Y buscó 
trabajo como empleada doméstica, 
junto con Mercedes, de “Las Martas”, 
agrupamiento católico precursor en 
ofrecer un espacio a las trabajadoras 
domésticas. En el barrio, Sarita, que 
tenía conocimientos de enfermería, 
asumió las principales responsabilida-
des organizativas en el dispensario pa-
rroquial; además de otras actividades 
comunitarias para la asistencia a los 
más necesitados. 
     Identificada con las trabajadoras de 
casas de familia, comenzó la ardua 
tarea de convocar a la sindicalización. 
Se sumó al SIN.PE.CAF., paralizado y 
casi inexistente. Haciendo un poco de 
historia, contada por ella misma, desde 
1957 por impulso de ASA (Asociación 
Sindical Argentina), rama del sindica-

lismo internacional cristiano, y los 
Centros de Marta, se promovió la cre-
ación del sindicato. Pero la agremia-
ción con campañas de difusión y 
afiliaciones se vitalizó cuando se incor-
poró Sarita, que en 1967 fue elegida 
Secretaria General. 
     No fue fácil porque la explotación 
de este sector social fue siempre uno 
de los más crueles: solas y con patro-
nes múltiples, al serlo la familia entera, 
el sometimiento era material, pero tam-
bién cultural. Las “mucamas” estaban 
en el último escalón de la casa. Y al 
fondo del patio, si trabajaba cama 
adentro. 
 
5. ¡Trabajadoras, si! 
La lucha de Sarita no fue de discurso. 
Antes, puso su cuerpo para sumarse a 
ese cuerpo colectivo que impulsó a 
constituirse. Y allí su voz fuerte y de 
clara dicción, interpelaba las realidades 
de injusticias: el exceso de horas traba-
jadas con pago mezquino, el trabajo en 
negro, la ausencia de obra social, el ho-
rizonte inexistente de la jubilación y 
tantas necesidades por las duras condi-
ciones laborales del trabajo en casas de 
familia. 
     Cuando no se hablaba de género, ni 
de feminismo, ni de derechos de las 
mujeres, Sarita encaminó la lucha de 
las mujeres empobrecidas por las con-
diciones sociales, y explotadas por las 
condiciones laborales. “¡Trabajadoras, 
si!, ¡Esclavas, no!”, repitió desde el ini-
cio de su lucha. Esas vivencias tantas 



52 � Tiempo Latinoamericano

veces compartidas en jornadas de ca-
pacitación, en la atención permanente 
de las consultas, también de las patro-
nas, en la celebración festiva del día de 
las trabajadoras domésticas, el 29 de 
julio de cada año; pero quizás más aún 
en las charlas personales, donde Sarita 
ponía su oído para absorber las proble-
máticas complejas de los propios ho-
gares, muchas veces con violencia 
machista, tan tolerada, soportada e in-
visibilizada en la cultura hegemónica 
que sigue existiendo, aunque la lucha 
haya permitido importantes avances de 
liberación. 
 
6. Organización sindical 
La tarea sindical se afianzó en Córdoba 
capital, con la colaboración de parro-
quias asentadas en barrios pobres. En 
el interior, con apoyo de otros sindica-
tos, parroquias y radios comunitarias, 
pero siempre con la presencia física del 
Sindicato encabezado por su Secretaria 
General, las trabajadoras de las princi-
pales ciudades y pueblos de la provin-
cia, pudieron establecer las 
delegaciones regionales que abrieron 
nuevas posibilidades de conciencia y 
progreso social. También otras provin-
cias, como Catamarca y La Rioja, vie-
ron llegar el paso largo y decidido de 
Sarita, promoviendo los derechos de 
las trabajadoras e impulsando su orga-
nización en nuevos sindicatos. Sarita 
tenía claro que, extendiendo la organi-
zación en el país, podría avanzar en la 
nueva legislación nacional que necesi-

taban, para que su condición de traba-
jadoras se acercara a las de los demás 
trabajadores y trabajadoras organiza-
das del movimiento obrero. De allí 
también la importancia de los Encuen-
tros Nacionales, como el de Catamarca 
en 1986, y el impulso para conformar 
la Federación de Trabajadoras Domés-
ticas (FA.TRA.DO), que se constituyó 
el 10 de diciembre de 1988. 
 
7. CGT - Cordobazo 
Sarita entendió desde el principio que 
las trabajadoras domésticas debían in-
tegrarse al conjunto del movimiento 
obrero. La perspectiva no era ence-
rrarse en la propia organización, aun-
que se lo demandaran las urgencias 
internas a resolver. Y buscó las formas 
de incorporarse a la CGT de Córdoba, 
ámbito ausente de presencia femenina. 
La fuerte personalidad de Sarita generó 
el espacio necesario para que su colec-
tivo laboral fuese escuchado y respe-
tado. Y quedó incorporada al hecho 
histórico más trascendente de la dé-
cada del 60, cuando participó del ple-
nario de 80 gremios que definieron el 
paro activo, que el 29 de mayo de 
1969, produjo el “Cordobazo”. El del 
SIN.PE.CAF, con Sarita a la cabeza, 
fue el único voto femenino de aquella 
memorable decisión, que señaló el 
principio del fin de la dictadura militar 
que desde 1966 encabezó el general 
Juan Carlos Onganía. No se ha encon-
trado constancia documental de que su 
voto haya sido el decisivo, pero sí que 

Luis M. Baronetto



Tiempo Latinoamericano � 53

SARITA. Las mujeres en lucha

no se limitó a sumar su voto. También 
estuvo en las calles de Bella Vista, 
cuando la protesta estalló en su barrio 
con la participación masiva de vecinos 
y especialmente de los jóvenes que se 
nucleaban en la parroquia. 
     Aquel protagonismo gremial no le 
obnubiló su opción fundamental. Por 
eso, rechazó encabezar la lista de dipu-
tados provinciales para las elecciones 
de 1973 que instaló el gobierno popu-
lar del FREJULI (Frente Justicialista 
de Liberación), con Obregón Cano y 
Atilio López en la gobernación. Sarita 
siguió arremetiendo para subir al esce-
nario social a las trabajadoras domés-
ticas, con reivindicaciones que le 
demandaron mucho esfuerzo y dedica-
ción. 
     En 1993 el SINPECAF inauguró su 
sede en su propia casa de calle Sucre 
466, adquirida con el esforzado aporte 
de sus afiliadas y contribuciones soli-
darias del gobierno nacional y entida-
des de cooperación internacional. La 
transparencia de los números quedó 
publicada en la revista Tiempo Latino-
americano.4 
     Se puede decir que Sarita fue Sarita 
porque existió la lucha de las mujeres 
trabajadoras empobrecidas por las in-
justicias sociales. Pero también, que 
esa enorme, y generalmente silenciosa 
y no visibilizada lucha de las mujeres, 
no hubiese acontecido sin el empuje y 
la constancia de Sarita. Cuando estimó 
que el SIN.PE.CAF. había consolidado 
su organización, en 1995 dejó el pri-

mer lugar en otras manos. Y siguió 
acompañando la marcha desde el llano. 
No se perpetuó en el cargo, aunque le 
sobrara capacidad, empuje y carácter 
para continuar. 
     Recién en el 2013 el Congreso de la 
Nación aprobó, y se promulgó la ley 
26844 que creó el “Régimen especial 
de contrato de trabajo para el personal 
de casas particulares”, redactada varios 
años antes por nuestro común amigo 
Rubén Layún, asesor permanente del 
SIN.PE.CAF hasta el final de su vida. 
Ni él, ni Sarita pudieron celebrar este 
histórico triunfo de las trabajadoras do-
mésticas. Pero los y las vimos - y 
vemos - resucitados en los rostros y en 
las vidas que se beneficiaron de aque-
llas generosas vocaciones de servicio, 
como las de otras tantas mujeres parti-
cipantes que hicieron historia en este 
sindicato. 
     La semilla creció. Hay que cuidar 
el árbol para que los frutos sean abun-
dantes y permanentes. 
 
 
Notas 
1. Texto escrito para participar del 
Panel en el SIN.PE.CA.F, el 20 de 
marzo/2025. 
2.“Nos enseñó que éramos personas”, 
Dir. Andrés Silvart, Ed. Verbo Film, 
1986. 
3.Revista Tiempo Latinoamericano, n° 
25. 
4.Revista Tiempo Latinoamericano n° 
37. 



54 � Tiempo Latinoamericano

DOSSIER

Presentación

Los pobres, el proyecto de liberación  

y el Papa Francisco

Días posteriores al fallecimiento del Papa Francisco, el teólogo brasileño Leonardo 
Boff afirmó que “El Papa Francisco no es solo un nombre sino un proyecto de Iglesia 

y de mundo”1. Y agregó: “La elección del nombre Francisco, sin antecedentes, no es for-
tuita. Francisco de Asís representa otro proyecto de Iglesia cuya centralidad reside en el 
Jesús histórico, pobre, amigo de los despreciados y humillados, como los leprosos, con 
los cuales fue a vivir. Pues esta es la perspectiva asumida por Bergoglio al ser elegido 
Papa. Quiere una Iglesia pobre para los pobres”. Otro proyecto de Iglesia y otro proyecto 
de mundo. Y otro proyecto de mundo supone revisar los proyectos de Iglesia que están 
en tensión desde hace siglos, pero mucho más desde el Concilio Vaticano II hasta nues-
tros días. Desde “una” identidad cristiana (no “la” identidad),  comunitaria y no sacrificial, 
se enfatiza que el mundo está en la Iglesia; no a la inversa como suele pensarse desde 
esquemas imperiales y colonizadores; es decir: la Iglesia “en” el mundo. Y el mundo, es 
el lugar donde las y los pobres, explotados y oprimidos luchan contra las estructuras 
(instituciones, estados, mercado, etc.) que empobrecen, explotan y oprimen. Además 
de destruir sistemáticamente la base de sustentación de la vida humana: la naturaleza, 
el medio ambiente. Ese mundo no está fuera de las instituciones, está dentro, funciona 
desde dentro de éstas. Ese mundo está también “en” la Iglesia. Como alguna vez afirmó 
algún teólogo, la Iglesia no es un centro autónomo de salvación. Hoy es posible encontrar 
católicos cantando “Juntos como hermanos…” y, a la vez, exigiendo el recorte de planes 
sociales para los pobres. Esa autonomía, justificada por cierta teología, no es real; a lo 
1  Disponible en: https://leonardoboff.org/2025/04/25/el-papa-francisco-no-es-solo-un-
nombre-sino-un-proyecto-de-iglesia-y-de-mundo/ 



Tiempo Latinoamericano � 55

sumo lo puede ser ideológicamente. Por eso adquiere relevancia la afirmación de Boff: 
Francisco como representante de un proyecto de iglesia y un proyecto de mundo. Esa 
caracterización nos ayuda a explicar el lugar que tuvo la persona y el liderazgo de Fran-
cisco en nuestra revista. Al principio, su pontificado suscitó más preguntas y sospechas, 
fundadas por cierto, pero que deberán ser releídas desde el contexto contemporáneo, 
donde se han radicalizado las guerras contra los pobres (las guerras con bombas que 
caen del cielo o las guerras con políticas que descartan, excluyen, explotan, reprimen, 
matan en nombre de la ley). Por ejemplo, en nuestro número 95 de abril de 2013, el 
padre Velasco afirmaba sobre Francisco y su acercamiento a los pobres: “Sin embargo, 
lo que habrá que ver es desde dónde se da esa opción y acercamiento; si sólo desde lo 
pastoral asistencial o si también esa opción favorece la participación y acompañamiento 
por parte de la Iglesia a los movimientos que empoderan a los pobres y los tienen como 
protagonistas a ellos: movimientos sociales y políticos que trabajan por la justicia social. 
Temo que esta segunda perspectiva no sea precisamente la privilegiada durante su pon-
tificado” (“Algunas respuestas provisorias sobre el Papa Francisco”). Nuestro equipo del 
CTL también hizo sus reflexiones, donde distinguía a varios “Franciscos”, para terminar 
refiriéndose a “Francisco Bergoglio” (“Cultura, Religión y Política: Reflexiones en Equipo”, 
en Revista TL, n° 97, mayo 2014). Leonardo Boff fue más optimista en su oportunidad, 
pero su optimismo se centraba en la restauración de la Iglesia, como la llevada a cabo 
por Francisco de Asís luego de escuchar al Crucifijo de la capilla de San Damián (“El Papa 



� Tiempo Latinoamericano56

Francisco, llamado a restaurar la Iglesia”, 2013).2 Corrió mucha agua luego de ambos ar-
tículos. El mundo cambió. Recrudeció la concentración de riqueza y la producción de po-
bres; mucho más con la pandemia. Reapareció con mayor aceptación social el 
autoritarismo fascista, producto también de las debilidades de las democracias realmente 
existentes. Las guerras de mercado adquirieron nuevas formas y se reubicaron en otras 
geografías con más intensidad. Por eso, aquellas lecturas un tanto “desconfiadas” tenían 
su razón de ser. En los últimos tiempos, el mundo se corrió mucho más a la derecha, y 
cualquier palabra con peso político y social relevante que criticara este giro, iba a tener 
un impacto importantísimo. Por supuesto que se puede problematizar el carácter práctico, 
teórico e ideológico de esas críticas. Pero no había (¿las hay hoy?) muchas voces inter-
peladoras al sistema de organización social actual. Por eso dedicamos el Dossier de este 
número a Francisco en tanto referente “histórico” (no sagrado) de un proyecto de iglesia 
y de mundo, o de otro mundo en otra iglesia. 
 

Luis M. (Vitín) Baronetto, en un artículo escrito en 2016, describe los vínculos 
entre Mons. Angelelli y Francisco, que trascendieron lo personal y alcanzaron a convertirse 
en posicionamientos críticos, en distintas épocas, ante la propia institución católica y 
ante las realidades “del mundo”. Baronetto afirma: “Aunque el jesuita Bergoglio, luego 
Cardenal, no se haya destacado por irrupciones mediáticas de fuerte contenido social 
desde su estilo de silencioso acompañamiento, el Papa Francisco viene mostrando un 
perfil dinámico, incisivo y cuestionador de los males que azotan especialmente a los más 
pobres”. 
 

El teólogo brasileño Jung Mo Sung expone la novedad teológica que irrumpe 
con Francisco. Aquella que pone en cuestión la supuesta superioridad de la teología dog-
mática con respecto a la Doctrina social de la Iglesia (DSI). Tal esquema jerárquico sirve 
aún de fundamento para la reproducción del clericalismo, por un lado, y la superioridad 
del dogma por sobre la praxis evangélica por los pobres y contra la idolatría del mercado 
y del dinero. A esto, Jung llama “la crítica teológica del capitalismo” en el pensamiento 
de Francisco. Crítica que tiene antecedentes en corrientes de la teología de la liberación 
latinoamericana de los años 80 del siglo pasado (Cf. Hinkelammert y Assmann). 
 

2  Disponible en: https://leonardoboff.org/2013/03/14/el-papa-franciscollamado-a-restaurar-
la-iglesia/ 

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 57

Fortunato Mallimaci ensaya una interpretación sociológica del papado de 
Francisco, a partir de una hipótesis que viene investigando desde hace tiempo. Se trata 
de la presencia de un catolicismo integral, cuyo proyecto es precisamente catolizar el 
mundo con los valores del cristianismo católico. Y el catolicismo integral de Francisco, 
que no es lo mismo que el integrismo católico, estaría dado en la necesidad de “abrir 
más que de cerrar puertas y condenar, como habían hecho los dos papas anteriores. 
Desde el primer día los gestos de Francisco fueron de humildad, de austeridad, de evitar 
signos de ostentación. Francisco continúa, por un lado, el legado de los anteriores papas; 
por otro incorpora un catolicismo plebeyo y popular de continuidades, sufrimientos y 
rupturas como es el latinoamericano y argentino”. 
 

El filósofo salvadoreño Carlos Molina Velásquez analiza lo que queda de la 
tradición liberacionista, en la que el mártir Mons. Romero fue una referencia importante 
para El Salvador y América Latina. No es menor esa pregunta, atendiendo a la situación 
actual que vive ese país con las violaciones sistemáticas a los derechos humanos bajo el 
gobierno del fascista Bukele. Y además, atendiendo a la imposición de una espiritualidad 
de la obediencia tanto en movimiento sociales, eclesiales y políticos. Frente a esto, Carlos 
afirma: “Hay esperanza en acciones como la movilización de la jerarquía eclesial y miles 
de salvadoreños que comenzaron a movilizarse para recoger firmas y exigir la derogación 
de una ley que apoyaría el ejercicio de la minería en nuestro país, algo que Bukele ha 
interpretado como un desafío personal. Sin duda, dicha movilización contó con un gran 
factor de inspiración en la guía espiritual del papa Francisco, quien según Franz Hinke-
lammert afirmó dentro de la Iglesia el compromiso con la primacía de la vida humana 
por encima de cualquier tipo de ley”. Y culmina: “debemos cultivar una espiritualidad 
de la desobediencia. Y no tenemos que buscar mucho para encontrar nuestra legítima 
fuente de inspiración en el que, a mi modo de ver, es el imperativo categórico de Mon-
señor Romero: estamos obligados a desobedecer cualquier orden que vaya en contra 
de la ley de Dios. Pero, aclaremos: esta “ley de Dios” no es la de un Dios-Amo ni la de un 
Dios-Déspota, sino la de aquel Dios que, como señalaba Hinkelammert, se hizo ser hu-
mano”.  
 

Ofrecemos estas reflexiones, que no agotan las posibilidades de abordar el le-
gado de Francisco desde distintas perspectivas: socio-económicas, bíblico-teológicas, po-
lítico-ideológicas, histórico-culturales. El desafío queda abierto.



58 � Tiempo Latinoamericano

Más de cincuenta años separan estos 
dos mensajes pronunciados desde di-
ferentes realidades sociales y geográ-
ficas, que señalan derechos 
“fundamentales” (Angelelli) y “sagra-
dos” (Francisco) de destinatarios, a su 
vez sujetos históricos. En las dos pun-
tas de ese espacio temporal, el ámbito 
de la misma Iglesia que el Papa Pablo 
VI definió al clausurar el Concilio 
Ecuménico Vaticano II como “sir-
vienta de la humanidad”. Desde ese 
lugar el Obispo Angelelli la ubicó “sir-
viendo a nuestro pueblo, que en su ma-
yoría es pobre”1; y el Papa Francisco 
a poco de asumir la propuso: “una 
Iglesia pobre y para los pobres”2.  
     Dos vidas encarnando una opción3, 
que trascienden y cobran dimensión 

histórica cuando sus mensajes y accio-
nes aportan a la dignificación de “los 
pueblos pobres y los pobres de los pue-
blos”.4 
     Entre estos pastores de la iglesia ca-
tólica, con protagonismo destacado en 
épocas diferentes de la historia argen-
tina pueden señalarse puntos de con-
tacto en el ejercicio de su ministerio. 
Enlazando destinos y estilos distintos, 
sus acciones pastorales tuvieron y tie-
nen la necesaria e inevitable repercu-
sión social y política, en el marco de la 
opción por los pobres, desde el magis-
terio eclesial con especial énfasis en el 
período posconciliar. Vivencias com-
partidas con influencias y aprendiza-
jes. Enrique Angelelli (1923-1976) 
como Obispo de La Rioja desde 1968 

EL OBISPO ENRIQUE ANGELELLI  
Y EL PAPA FRANCISCO

LUIS MIGUEL BARONETTO

“Se debe declarar de inmediato la guerra al hambre, a la miseria, a la falta de 
techo; se deben destinar los bienes superfluos para aliviar las necesidades de los 
indigentes con urgencia; deber ser completado con una solución de fondo,  elabo-
rándose un orden económico y jurídico que, respetando la dignidad humana y los 
derechos fundamentales de la persona, permita la realización del bien común y 
sirva para lograr la perfección del hombre, en la realización de sus valores, princi-
palmente los específicamente humanos: inteligencia, voluntad, libre determina-
ción, trabajo, sensibilidad artística, vida moral y religiosa”. (Enrique Angelelli, 
Convocatoria a la Solidaridad, Córdoba, Diciembre-1963) 
 
“Pensar y actuar en términos de comunidad, de prioridad de vida de todos sobre la 
apropiación de bienes por parte de algunos. También es luchar contra las causas 
estructurales de la pobreza, de la desigualdad, la falta de trabajo, la tierra y la vi-
vienda, la negación de los derechos sociales y laborales…Tierra, techo y trabajo, 
eso por lo que ustedes luchan, son derechos sagrados”. (Papa Francisco, Encuen-
tro Mundial de Movimientos Populares, Roma, 28-X-2014)



Tiempo Latinoamericano � 59

y Jorge Bergoglio (1936) como Supe-
rior Provincial de los jesuitas a partir 
de 1973 en Argentina.  
     A partir de convenios con la Com-
pañía de Jesús, desde 1969 varios sa-
cerdotes se incorporaron a la pastoral 
diocesana de La Rioja. En su Informe 
Ad Limina Apostolorum que en octu-
bre de 1974 llevó al Papa Pablo VI, 
Mons. Angelelli mencionó a seis jesui-
tas5 como miembros de su presbiterio 
y destacó como “dato importante” en 
relación al P. Di Nillo, que “con él se 
crea en La Rioja, como Vice Provincial 
de la Compañía, la Sede del Equipo 
Misional de la misma”.6 
     Estos misioneros se instalaron en el 
oeste riojano desarrollando una intensa 
tarea comunitaria a favor de los secto-
res más postergados, según las orienta-
ciones definidas en las Semanas 
Diocesanas de Pastoral y en particular 
en las Jornadas Pastorales del Deca-
nato del Oeste. Además de las tareas 
específicamente religiosas vinculadas 
a las prácticas devocionales, litúrgicas, 
catequísticas y sacramentales, se asu-
mió la promoción social integrada a la 
evangelización, en respuesta a las rea-
lidades de injusticias padecidas por 
sectores mayoritarios de la población. 
Hacer esto desde la opción por los po-
bres significó acompañar procesos de 
organización de los pobladores concre-
tando iniciativas que permitieran ele-
var las condiciones de dignidad de la 
vida cotidiana, especialmente en el 
medio rural. Las cooperativas de pro-
ducción, consumo y comercialización 
fueron el instrumento que despertó la 

conciencia participativa y la búsqueda 
de mayor justicia social. La organiza-
ción de los maestros de la zona, con 
jornadas de reflexión sobre la realidad, 
también acompañados por la pastoral 
diocesana, fue un ingrediente necesario 
que dinamizó procesos participativos. 
Que esta modalidad de servicio pasto-
ral fue eficaz se mostró cuando se pro-
dujo la reacción de quienes 
concentraban las riquezas de la zona, 
tanto en la actividad minera como en 
el cultivo de la nuez y la vid, principa-
les productos de la zona. En 1972 el je-
suita Aguedo Pucheta, párroco de 
Famatina fue agredido junto a dos lai-
cos, por un grupo de nueve personas 
que interceptaron su vehículo, y les 
propinaron una feroz paliza. La inves-
tigación judicial demostró que los ata-
cantes pertenecían al latifundio 
Huiracocha. 
     El Obispo Angelelli dedicó la ho-
milía de su misa radial del doce de 
marzo para denunciar los hechos de 
violencia, englobándolos en la pastoral 
diocesana: “Nuestra iglesia es cuestio-
nada, entre otras cosas, por creérsela 
ideológicamente peligrosa…metida en 
lo que no debe”7. Y el P. Pucheta de-
claró a la prensa: “Tiene propósitos de 
intimidación de la lucha del pueblo de 
Famatina contra la explotación en 
cualquiera de sus formas, la explota-
ción de los bajos salarios, la explota-
ción de los precios bajísimos de la 
producción de la nuez y la explotación 
de los altísimos precios de los artículos 
de consumo popular”8 
     El grupo de sacerdotes jesuitas 

DOSSIER



60 � Tiempo Latinoamericano

Luis Miguel Baronetto

acompañó la pastoral diocesana hasta 
en sus momentos más conflictivos, 
cuando sufrió el embate de los terrate-
nientes, escudados en el tradiciona-
lismo católico, que veían escurrírseles 
un bastión fundamental que habían 
usado hasta entonces para el manteni-
miento de sus privilegios. La Iglesia 
católica en La Rioja, con el Obispo An-
gelelli, en fidelidad al Concilio Vati-
cano II, se ubicaba en otro lugar social, 
como “sirvienta” de la humanidad, es-
pecialmente de los más pobres, como 
la habían promovido los papas Juan 
XXIII y Pablo VI.  
 
Encuentros personales 
Después de los hechos de mayor vio-
lencia padecidos por el propio Obispo 
y algunos sacerdotes y religiosas con 
la expulsión de Anillaco en 1973 orga-
nizada por los terratenientes, el Supe-
rior General de los jesuitas P. Pedro 
Arrupe visitó el país y en agosto se 
trasladó a La Rioja para respaldar la 
acción de sus sacerdotes integrados a 
la pastoral diocesana.  
     En el 2006 el ya Cardenal Jorge Ber-
goglio al predicar en la Catedral de La 
Rioja el 4 de agosto en el 30 aniversa-
rio del martirio de Mons. Angelelli, re-
lató su experiencia personal en el 
encuentro con Mons. Angelelli: “Por 
primera vez llegué a La Rioja un día 
histórico, el 13 de junio de 1973, el día 
de la pedreada de Anillaco. Veníamos 
cinco Consultores de Provincia con el 
Provincial para tener acá varios días 
de retiro y reflexión a fin de elegir el 
nuevo Provincial. El 14 de junio, des-

pués de esa pedreada al obispo, a los 
sacerdotes, a las religiosas, a los agen-
tes de pastoral, monseñor Angelelli nos 
dio el retiro espiritual, a nosotros, al 
provincial y a los cinco jesuitas y nos 
introdujo en el discernimiento del Es-
píritu para ver cuál era la voluntad de 
Dios. Fueron días inolvidables, días en 
que recibimos la sabiduría de un pas-
tor que dialogaba con su pueblo y re-
cibimos también las confidencias de 
las pedradas que recibía ese pueblo y 
ese pastor, simplemente por seguir el 
Evangelio. Me encontré con una igle-
sia perseguida, entera, pueblo y pas-
tor.” 
     Después de ese encuentro de refle-
xión animado por el Obispo diocesano, 
el P. Bergoglio fue electo Superior Pro-
vincial de Argentina. En la misma ho-
milía del 2006, el Arzobispo de Buenos 
Aires también dio detalles de la visita 
del P. Arrupe: “Dos meses después, el 
14 de agosto de 1973, siendo ya pro-
vincial vine con el padre Arrupe, Ge-
neral de la Compañía. El padre Arrupe 
había quedado impresionado por la 
paliza que le habían dado al padre Pu-
cheta en San José, el año anterior, 
cerca de Famatina y preguntaba por 
La Rioja. Como venía a hacer la visita 
canónica a la Argentina, la visita de 
inspección que hacen los padres gene-
rales a la congregación, quedamos en 
que venía un día a La Rioja. Vinimos 
desde Córdoba en avioneta y ahí otra 
cosa: Veníamos el padre Arrupe y yo 
con el Padre Di Nillo, y cuando la 
avioneta llegó a la cabecera de la pista 
para dirigirse a la central del aero-



Tiempo Latinoamericano � 61

puerto el piloto recibe un llamado para 
que se quede ahí. El obispo viene a 
buscarnos en un auto y dice: ‘Hicimos 
parar la avioneta acá, vayámonos por-
que afuera, los que hace dos meses hi-
cieron la pedreada de la Costa, están 
esperando para abuchear. Para abu-
chear al General de la Compañía de 
Jesús que venía a visitar a sus jesuitas 
y obviamente para estar con el obispo, 
con el pastor y con su pueblo.”9 
     En conferencia de prensa el P. 
Arrupe afirmó que la pastoral de la 
Iglesia riojana “es una línea acertadí-
sima. Creo que monseñor Angelelli, 
como buen pastor, ha hecho una op-
ción, que creo es la que debe seguir y 
nosotros debemos seguir las direccio-
nes de nuestro Pastor colaborando con 
él, porque ese es el espíritu evangé-
lico”. Preguntado si los jesuitas que ac-
tuaban en La Rioja seguían la línea de 
la Compañía, el General fue contun-
dente: “Si, la de la Compañía y la del 
obispo Angelelli. Que es la misma en 
este caso.”10 Este firme y público res-
paldo jesuita a la pastoral del obispo 
Angelelli fue objetado por el entonces 
Presidente del episcopado argentino, 
arzobispo Adolfo Tortolo, que informó 
al Vaticano su “insatisfacción” y la de 
otros obispos. 
     La prolongada y frecuente relación 
con los jesuitas, que el Obispo riojano 
profundizó desde la asunción del P. 
Jorge Bergoglio como Superior Pro-
vincial, hizo posible que a mediados de 
1975, se concretara el envío de tres se-
minaristas al Colegio Máximo de San 
Miguel (Buenos Aires), para que con-

cluyeran sus estudios eclesiásticos. La 
respuesta positiva fue importante ya 
que se dio en un momento donde por 
el deterioro de la situación política - 
habiendo asumido ya el General Jorge 
R. Videla la comandancia del Ejército 
argentino- se acentuó la represión a las 
organizaciones populares. En La Rioja 
se incrementó la persecución a los 
agentes pastorales. Después del golpe 
militar de 1976 el terrorismo azotó la 
provincia con allanamientos, detencio-
nes, torturas, hasta el asesinato de los 
sacerdotes P. Gabriel Longueville y 
Fray Carlos de Dios Murias, de Cha-
mical; y del laico cooperativista Wen-
ceslao Pedernera en Sañogasta. Entre 
los detenidos estuvo el jesuita Aguedo 
Pucheta. 
     La represión en el oeste de La Rioja 
hizo foco en las cooperativas que 
acompañaban los jesuitas. A fines de 
1975 fueron detenidos la mayoría de 
los miembros de la Cooperativa Agrí-
cola de Campana y zonas vecinas. 
Entre los que confeccionaban las listas, 
las víctimas señalaron a Lindor Bes-
tani, el mismo que en 1972 condujo la 
agresión al P. Pucheta. Bestani y su es-
posa fueron denunciados por los presos 
políticos ante la Comisión de Derechos 
Humanos de La Rioja en 1984 y sus 
testimonios fueron ratificados en la lla-
mada “megacausa” judicial por delitos 
de lesa humanidad, de La Rioja en el 
2015. Una de las víctimas, Manuel 
Páez, que padeció cinco años de cárcel 
a disposición del Poder Ejecutivo Na-
cional y era miembro de la cooperativa 
de Guandacol, relató que los militares 

DOSSIER



62 � Tiempo Latinoamericano

Luis Miguel Baronetto

interrogaban sobre “la relación con el 
obispo Angelelli y los curas”, que en 
esa época eran allí los jesuitas Hilario 
Correas y Vicente Ramos, quienes co-
laboraban con la canalización de los 
productos para su comercialización; 
igualmente que con la Cooperativa de 
las Teleras, integrada por mujeres de la 
zona. Explicó también que el objetivo 
de las detenciones era destruir la orga-
nización cooperativa que afectaba se-
riamente los intereses de quienes hasta 
entonces monopolizaban la comercia-
lización de los productos regionales es-
tableciendo arbitrariamente los 
precios.11 
     El desarrollo de la pastoral dioce-
sana del Obispo Angelelli puso en 
cuestión las bases económico-sociales 
de quienes concentraban un sistema de 
explotación inhumana, no solamente 
denunciado, sino contrarrestado me-
diante el creciente protagonismo y or-
ganización de los sectores 
empobrecidos. Ello, fortalecido en una 
perspectiva liberadora desde sus pro-
pias y ancestrales manifestaciones de 
religiosidad popular. El proceso de 
transformación debía ser interrumpido. 
No alcanzaron las difamaciones, per-
secuciones y amenazas. El 4 de agosto 
de 1976 el Obispo Angelelli fue asesi-
nado. El crimen se consumó mediante 
un planificado e intencional accidente 
automovilístico. En el 2014 la Justicia 
Federal condenó a dos de los respon-
sables mediatos del homicidio. La con-
ducta del episcopado argentino fue de 
complicidad con el terrorismo de es-
tado, y nunca reclamó la investigación 

judicial, a pesar de que el Papa Pablo 
VI manifestó su preocupación al res-
pecto12. Antes de finalizar el período 
dictatorial, en 1983 sólo tres obispos 
argentinos - Jaime De Nevares, Jorge 
Novak y Miguel Hesayne - reivindica-
ron el martirio de Mons. Angelelli.    
     En el 2005, siendo presidente de la 
Conferencia Episcopal el Cardenal 
Bergoglio13 promovió una resolución 
que dispuso la creación de una Comi-
sión “Ad Hoc” para esclarecer las rea-
les circunstancias de la muerte de 
Mons. Angelelli, que estuvo presidida 
por el Arzobispo emérito Carmelo Gia-
quinta. Sin trascendencia en los medios 
de prensa, dichas actuaciones fueron el 
primer hecho institucional reparatorio; 
y se conocieron durante el juicio que 
probó el crimen. El cambio de actitud 
de la máxima jerarquía católica tuvo 
consecuencias importantes. El obis-
pado de La Rioja se constituyó en que-
rellante y como derivación de la 
información recabada por la Comisión 
“Giaquinta”, el ahora Papa Francisco 
envió documentación que se aportó al 
Tribunal. Eran dos escritos del Obispo 
Angelelli. En uno informaba croni-
cando el secuestro y asesinato de dos 
de sus sacerdotes y un laico. Y en el 
otro relataba al Nuncio Pio Laghi la 
persecución que sufría la diócesis, di-
ciendo que nuevamente había sido 
amenazado de muerte.    
 
Un oído al Evangelio y el otro al Pue-

blo 
A más de cuarenta años de aquellos he-
chos indicadores de una relación esta-



Tiempo Latinoamericano � 63

EL OBISPO ENRIQUE ANGELELLI Y EL PAPA FRANCISCO

blecida en el común ejercicio pastoral 
desde funciones y en lugares distintos; 
y cuando el entonces Superior Provin-
cial de los jesuitas ha sido electo má-
xima autoridad de la Iglesia Católica 
Romana como Papa Francisco, varias 
continuidades se pueden mencionar: la 
centralidad de los pobres en la misión 
de la Iglesia, la cercanía con el pueblo, 
la explicitación de las causas genera-
doras de la pobreza, el aliento a las or-
ganizaciones populares, las exigencias 
a los poderes establecidos de revertir 
las injusticias estructurales. Ello, aún 
en la diversidad de acentos y modali-
dades, que también hacen a las carac-
terísticas específicas de cada persona, 
como sus contextos concretos de épo-
cas y relaciones. 
     Así como se verifican la colabora-
ción y el apoyo de la orden jesuítica a 
la pastoral diocesana del obispo Ange-
lelli, se podrían señalar líneas doctrina-
rias emanadas del Concilio14 en 
relación a la misión de la Iglesia que 
fueron aplicadas según el ámbito de ac-
tuación de cada uno: Una diócesis del 
interior del país, predominantemente 
rural, con grandes injusticias sociales 
y una profunda religiosidad en su pue-
blo, que encarnó una pastoral partici-
pativa en pleno auge de la renovación 
conciliar, junto a procesos políticos de 
cambios sociales, finalmente frustra-
dos por la implantación de dictaduras 
militares. Por otra parte, el desempeño 
del P. Bergoglio al frente de una orden 
religiosa con amplia actuación territo-
rial en Argentina - extendida en Lati-
noamérica y el mundo - que nunca 

ocultó la existencia de diversas postu-
ras contenidas en su seno. “Había que 
afrontar situaciones difíciles, y yo to-
maba mis decisiones de manera brusca 
y personalista – contó el Papa Fran-
cisco sobre ese período – Mi forma au-
toritaria y rápida de tomar decisiones 
me ha llevado a tener problemas serios 
y a ser acusado de ultraconservador... 
No habré sido ciertamente como la 
beata Imelda, pero jamás he sido de 
derechas.”15 Ejercicio de la autoridad 
que en la misma entrevista dijo haber 
cambiado ya arzobispo de Buenos 
Aires. Período en el que mostró una 
Iglesia más cercana a los sectores po-
pulares, especialmente con el acompa-
ñamiento a la pastoral villera en el 
ámbito urbano. Y también una presen-
cia mediática mayor en un momento 
político de disputas por temáticas im-
portantes en relación a derechos, que 
en algunos casos pusieron en cuestión 
la tradicional hegemonía católica. Un 
ejemplo de la realidad argentina fue la 
ley de matrimonio igualitario promul-
gada en el 2010 durante el gobierno de 
Cristina Fernández de Kirchner. 
     Más allá de los matices que diferen-
cian modos de ejercer la autoridad 
entre el obispo Angelelli y el Papa 
Francisco, por el nivel de protago-
nismo de cada uno en diferentes mo-
mentos históricos, espacios 
geográficos y escenarios sociales, hay 
que indicar en ambos casos una actua-
ción desde la institucional católica ani-
mada del concepto de servidora de la 
humanidad.  
     En Mons. Angelelli, una dinámica 



Luis Miguel Baronetto

social que ajustada a las demandas de 
su tiempo, lo llevaron a actuar en 
forma decidida y urgente; con impor-
tante resonancia política y mediática, y 
asumiendo las consecuencias del con-
flicto inevitable con sectores de poder 
que no se resignaban a perder el “bas-
tión católico” como soporte tradicional 
de sus privilegios, en una sociedad con 
fuertes características feudales. De allí 
su definición: “Cuando una Iglesia es 
fiel a su misión confiada por Cristo 
debe ser perseguida y ser signo de con-
tradicción”16.  
     Por su parte - y sin la pretensión de 
abarcar aspectos que nos exceden -, el 
Papa Francisco accediendo a un amplí-
simo ámbito de actuación en momen-
tos de crisis de distinto tipo de la 
institución católica, a la vez que de 
trascendentes problemáticas políticas, 
sociales y ambientales a nivel mundial, 
que hicieron emerger en poco tiempo 
un fuerte liderazgo mundial. Sus acti-
tudes, gestos y mensajes, no sólo tien-
den a reposicionar la institución que 
preside, sino que – y esto sea quizás lo 
principal – plantea con profundidad un 
cuestionamiento a los grandes poderes 
dominantes en resguardo de las vícti-
mas de los sistemas socioeconómicos 
de exclusión. Aunque el jesuita Bergo-
glio, luego Cardenal, no se haya desta-
cado por irrupciones mediáticas de 
fuerte contenido social desde su estilo 
de silencioso acompañamiento, el Papa 
Francisco viene mostrando un perfil di-
námico, incisivo y cuestionador de los 
males que azotan especialmente a los 
más pobres. También con un manejo 

del poder en un ámbito extremada-
mente complejo, donde aún no es po-
sible advertir demasiadas reformas 
estructurales de la institución eclesiás-
tica. Esto puede acotar la proyección 
en el tiempo de la positiva incidencia 
que su actual visibilidad representa 
para el avance de una nueva sensibili-
dad social, que contrarrestando la cul-
tura neoliberal aporte a recrear la 
solidaridad y la fraternidad, en una 
nueva sociedad estructurada sobre las 
bases de la igualdad y la justicia.  
     Tanto en Evangelii Gaudium (2014) 
y en Laudato Si (2016), dos importan-
tes documentos de su pontificado, 
como específicamente en los dos men-
sajes a los movimientos populares - en 
Roma (2014) y en Bolivia (2015) - sos-
tiene definiciones novedosas y contun-
dentes que sirven al fortalecimiento del 
protagonismo del pueblo. Estas orien-
taciones deben asimilarse al interior de 
la iglesia para retomar colectivamente 
aquel compromiso con los pobres du-
ramente golpeado en Latinoamérica 
por las dictaduras cívico-militares, al-
gunas convertidas en “democraduras”.  
     La memoria martirial penetra en la 
sociedad y en la iglesia como sangre 
derramada en tierra sedienta de justicia 
y fraternidad, escurriéndose en sus en-
trañas. Y se extiende por sus venas, im-
perceptible en el tiempo, vigorizándose 
en resurrecciones de nuevas vidas que 
prolongan convicciones, valores y tes-
timonios. Intuimos esta trascendencia 
del martirio de Enrique Angelelli al 
considerar gestos y palabras del Papa 
Francisco. La semilla del primer 

� Tiempo Latinoamericano64



EL OBISPO ENRIQUE ANGELELLI Y EL PAPA FRANCISCO

obispo mártir argentino brotando en el 
primer Papa de este confín del mundo. 
El 21 de abril del 2015 la Santa Sede 
autorizó el inicio del proceso de beati-
ficación del obispo Enrique Angelelli, 
por martirio “in odium fidei”. El reco-
nocimiento de este martirio en el ám-
bito eclesial cimentará la marcha en un 
nuevo camino junto a los pobres. En 
este sentido, uno de los principales 
desafíos del Papa Francisco es que su 

emprendimiento se extienda, encarne y 
profundice en las comunidades de todo 
el mundo, donde a los católicos – lai-
cos, sacerdotes, religiosas, obispos-, en 
actitud ecuménica y plural, se les abre 
una nueva posibilidad de sincerar su fe 
en la vivencia del compromiso evangé-
lico, aportando a “devolverles a los po-
bres y a los pueblos lo que les 
pertenece”17.

Tiempo Latinoamericano � 65

NOTAS: 
1. ANGELELLI, E., Informa Ad Limina (I.ad L.), 1974 
(mimeo), p. 4. 
2. PAPA FRANCISCO, Encuentro con los periodis-
tas, 16-III-2013. 
3.  Enrique Angelelli firmó, con otros 41 obispos, el 
Pacto de las Catacumbas el 16 de Noviembre de 
1965, comprometiéndose a una “vida de pobreza 

según el Evangelio”. El Papa Francisco visitó la Ca-
tacumba Santa Domitila donde se firmó. Al cumplirse 
los 50 años destacados teólogos afirmaron que el 
Papa adoptó el Pacto “por una Iglesia servidora y 

pobre” al enunciar su propuesta de una Iglesia 
“pobre y para los pobres”, en el primer contacto con 
los periodistas, el 16 de marzo de 2013. (Cf. 
SEDOS-Centro de Estudios de la Misión, Misioneros 
del Verbo Divino, 2015). 
4.  Manifiesto de 18 Obispos del Tercer Mundo, 15-
VIII-1967. 
5. Los sacerdotes jesuitas en La Rioja mencionados 
por Mons. Angelelli en su Informe Ad Limina fueron: 
A. Pucheta (Famatina, desde 1968), A. Di Nillo, L. 
Ardiles, V. Ramos, H. Correas, V. Contreras (Conve-
nio con la Orden); R. Berton, (1968), G. Hueyo(1971-
1974) (misioneros). 
6. ANGELELLI, E., Informe Ad Limina- Diócesis de 
La Rioja (Argentina), 1974, Mimeo, pag. 25. Los je-
suitas tuvieron a su cargo las parroquias de Fama-
tina, Malanzán, Guandacol y Patquía, cada una con 
sus “capillas” en las jurisdicciones extendidas en la 
zona.  
7. ANGELELLI, E., Misas Radiales de Mons. Ange-

lelli, T. III, Ediciones Tiempo Latinoamericano, Cór-
doba, 2012, p. 32.  
8. BARONETTO, L.M., Vida y Martirio de Mons. An-

gelelli, Ed. Tiempo Latinoamericano, Córdoba, 2006, 
p. 110. 
9. BERGOGLIO, J. Card., Homilía del Arzobispo de 
Buenos Aires y presidente de la Conferencia Epis-
copal Agentina, 4 de agosto de 2006, La Rioja. 
10. ARRUPE, P., en Diario El Independiente, La 
Rioja, 14-08-1973. 
11. Entrevista del autor, 9 de julio de 2016. 
12. Cf.: CONFERENCIA EPISCOPAL ARGENTINA 
(CEA)- Comisión “Giaquinta”, F. 35., T.O.F. N° 1-La 
Rioja, 2014. 
13. El P. Jorge Bergoglio fue consagrado obispo el 
27 de junio de 1992. 
14. Especialmente las Constituciones Lumen Gen-

tium (sobre la Iglesia) y Gaudium et Spes (sobre la 
Iglesia en el Mundo). Y el decreto Presbyterorum Or-

dinis, (sobre la vida y el ministerio de los sacerdotes), 
documento en el que el obispo Angelelli aportó en 
su elaboración con dos observaciones escritas. 
15. L’OSSERVATORE ROMANO, edición semanal 
en lengua española, Año, XLV, n.39 (2.333), viernes 
27 de septiembre de 2013. Entrevista al Papa Fran-
cisco, por Antonio Spadaro S.J. 
16. ANGELELLI, E., Misas Radiales de Mons. Ange-

lelli, 1974-1975, T. IV, Ed. Tiempo Latinoamericano, 
Córdoba, p.154. 
17- PAPA FRANCISCO, II Encuentro Mundial de los 
Movimientos Populares, Santa Cruz de la Sierra, 9 
de julio de 2015.



� Tiempo Latinoamericano66

1 En el pensamiento teológico-social 
del Papa Francisco hay una novedad 
fundamental en relación a los 
documentos pontificios de los últimos 
60 años que no debe perderse ni 
subestimarse. Esto aparece claramente 
en la diferencia fundamental entre la 
noción de Doctrina Social de la Iglesia 
(DSI) y la de teología crítica del 
capitalismo neoliberal formulada por él 
en sus documentos y 
pronunciamientos. Es decir, no fue sólo 
un Papa que puso de relieve la 
Doctrina Social con temas sociales -
como la pobreza, la desigualdad social, 
la inmigración-, y la crisis ambiental, 
sino uno que rompió con la forma 
tradicional de tratar los temas sociales 
en su misión de evangelización. 
Introdujo en la enseñanza de la Iglesia 
católica una noción de teología y un 

método teológico distinto e innovador 
que lo llevó a criticar teológicamente 
el capitalismo de manera radical, hasta 
el punto de afirmar: «Esta economía 
mata» (Evangelii Gaudium, 53). 
     Al afirmar que esta economía mata, 
fue más allá de la discusión sobre la 
cuestión ética, el bien y el mal, en la 
economía. Hizo de la oposición entre 
vida y muerte la clave de lectura de la 
realidad social. El Papa Francisco nos 
recordó que el mandamiento 
fundamental de la tradición bíblica: 
«No matarás», establece un límite 
claro a cualquier sistema social que 
garantice el valor de la vida humana 
(Evangelii Gaudium, 53). En este 
sentido, podemos afirmar que la 
misión de la Iglesia y de todas las 
comunidades cristianas es defender la 
vida de todas las personas frente a 

1  Jung Mo Sung. Coreano de nacimiento, naturalizado brasileño, teólogo y científico religioso. 
Autor de más de 20 libros, entre ellos Neoliberalismo y Derechos Humanos: una crítica teológica 
y humanista del nuevo mito capitalista. Buenos Aires, Aurora, 2019.

La novedad de la crítica teológica del 
capitalismo en el Papa Francisco

JUNG MO SUNG 1

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 67

cualquier sistema económico-social y 
relaciones humanas que nieguen la 
vida y la dignidad de todas las 
personas.  
     Tenemos aquí una visión teológica 
de la misión de la Iglesia diferente de 
la tradicional. Así pues, el objetivo de 
este breve artículo es ofrecer una clave 
de lectura de la novedad del 
pensamiento teológico-económico-
social del Papa Francisco. 
 

1. La Doctrina Social de la Iglesia y 

la justicia social 

 
En el Compendio de la Doctrina Social 
de la Iglesia, publicado por el 

Pontificio Consejo Justicia y Paz en 
2004 a petición del Papa Juan Pablo II, 
encontramos la siguiente afirmación: 
“A los hombres y mujeres de nuestro 
tiempo, sus compañeros de camino, la 
Iglesia ofrece también su doctrina 
social” (2004, n. 3. Las cursivas son 
del documento). En esta afirmación 
tenemos la palabra “también” como 
una forma de hacer explícito un 
añadido a lo que es principal. Es decir, 
reconociendo que la misión principal 
de la Iglesia y de los cristianos es 
anunciar la salvación personal, el 
documento parece justificar también la 
importancia de las cuestiones sociales 
para la Iglesia. Continuando la 

Buenos Aires, marcha de los jubilados. Fotografía: Rocío Bao



� Tiempo Latinoamericano68

reflexión, el documento afirma: “El 
cristiano sabe que puede encontrar en 
la doctrina social de la Iglesia los 
principios de reflexión, los criterios de 
juicio y las directrices de acción desde 
las que partir para promover este 
humanismo integral y solidario” (n. 7. 
Las cursivas son del documento). 
     En este sentido, esta comprensión 
de la Doctrina Social de la Iglesia 
Católica (DSI) se articuló con la 
noción de “humanismo integral y 
solidario” sin hacer una articulación 
explícita y directa de la relación de 
estas cuestiones sociales con la noción 
de Dios o con los conceptos teológicos 
centrales de la fe cristiana. Es decir, 
parece que la DSI trataría cuestiones 
humanas y sociales, pero no estaría al 
mismo nivel que las discusiones 
teológicas dogmáticas, donde se 
debatirían doctrinalmente cuestiones 
sobre Dios y la salvación. 
     Frente a esto, algunos podrían 
entender equivocadamente que 
cuestiones sociales y humanas –como 
la desigualdad social, la pobreza, la 
crisis ambiental y otras– no tendrían 
relación con la misión encomendada 
por Dios a la Iglesia y a las 
comunidades cristianas. Es decir, la 
Iglesia no debería entrar en estas 
discusiones o debates sociopolíticos. 
Una visión que está bastante presente 
en los sectores más conservadores de 
las iglesias cristianas. 
     Por otro lado, otros podrían 
entender que las discusiones sobre los 

problemas sociales y ambientales que 
inevitablemente ocurren dentro de las 
iglesias, porque vivimos en el mundo, 
deberían entenderse como 
pertenecientes al campo de la 
ideología. Es decir, en el terreno de las 
discusiones ideológico-políticas, sin 
ningún principio teológico o doctrinal 
que las oriente.  
     Contra estas dos visiones erróneas, 
el Compendio aclara, citando la 
encíclica Sollicitudo rei socialis, del 
Papa Juan Pablo II: «la doctrina social 
de la Iglesia pertenece, no al campo de 
la ideología, sino al de la “teología y 
precisamente de la teología moral”» (n. 
72). Aunque esta conclusión proviene 
de un documento de la Iglesia Católica, 
creo que muchos teólogos y líderes de 
otras iglesias cristianas estarían de 
acuerdo con esta afirmación, con la 
única indicación de que en el lenguaje 
protestante se utiliza más comúnmente 
la expresión “teología ética” o “ética 
cristiana”. 
     Al dejar claro que la DSI pertenece 
al campo de la teología moral, el 
documento y los grupos que siguen 
esta línea de pensamiento, presuponen 
al menos dos áreas de la teología: la 
teología dogmática y la teología moral. 
La teología dogmática (o teología 
sistemática en un lenguaje más 
moderno-progresista) se ocupa del 
“ser” de Dios y de cuestiones más 
“metafísicas”, mientras que la teología 
moral tomaría las tesis principales de 
la dogmática y las aplicaría al campo 

Jung Mo Sung



Tiempo Latinoamericano � 69

de las acciones y las relaciones 
intersubjetivas y sociales. Y dentro de 
esta teología moral, tendríamos varias 
subáreas como la DSI, con su conjunto 
de enseñanzas sociales, la “moral/ética 
sexual” y la bioética. 
     En esta estructura del edificio 
teológico se tratan cuestiones 
económicas y sociales en el ámbito de 
la teología moral y, por tanto, no se 
discute la relación directa entre 
cuestiones económicas, como el 
capitalismo neoliberal, y las cuestiones 
dogmáticas sobre Dios. Así, si un 
cristiano quiere abordar 
teológicamente el neoliberalismo y las 
políticas económicas que “matan”, 
primero tendría que abordar la noción 
de Dios y sus características (por 
ejemplo, Dios es omnipotente, 
omnisciente, justo...) y luego aplicar 
estos principios al campo de la 
economía. Como dice Dom Wilson 
Angotti en su artículo ¿Qué es la 
doctrina social de la Iglesia?, en el sitio 
web de la Conferencia Nacional de 
Obispos de Brasil: “la DSI analiza si el 
modo como los seres humanos viven 
unidos en sociedad es conforme a los 
principios cristianos, que apuntan al 
bien de la persona y de la sociedad” 
(cursiva mía). (https://shre.ink/eNrX) 
Lo que quiero llamar la atención es que 
esta manera de pensar la DSI y la 
relación entre la teología dogmática y 
la moral presupone la aceptación de los 
dogmas cristianos y los consiguientes 
principios cristianos en el campo de la 

economía. De este modo, la confesión 
religiosa se convierte en un criterio de 
aceptación o diálogo con otros grupos 
sociales o religiosos sobre cuestiones 
económicas.  
     En este sentido, vale la pena 
recordar que la Iglesia Católica, al 
discutir temas económicos y sociales 
en la DSI, no aceptó el supuesto 
moderno de la secularización, es decir, 
la separación entre lo que pertenece al 
Estado, que se ocuparía de la esfera 
pública, y lo que pertenece a la Iglesia 
o la religión, que se ocuparía de la vida 
privada y el más allá. Podemos decir 
que la Iglesia Católica siempre ha sido 
reticente ante esta visión moderna de 
la separación radical entre 
Estado/Mercado y la Iglesia. 
Reconoció que no tuvo ni tiene ya el 
poder político y el reconocimiento 
social para imponer sus posiciones al 
Estado, pero mantuvo, con la DSI, la 
misión de defender la justicia en el 
campo social. 
 

2. La crítica teológica del 

capitalismo en el pensamiento del 

Papa Francisco. 

 
Es importante destacar que durante los 
últimos dos siglos la Iglesia Católica, 
junto con otras iglesias reunidas en el 
Consejo Mundial de Iglesias, siempre 
se ha preocupado por el tema de la 
justicia social y el desarrollo social y 
humano en lo que ahora llamamos el 
“Sur Global”. En este contexto más 

La novedad de la crítica teológica del capitalismo en el Papa Francisco



� Tiempo Latinoamericano70

amplio, lo que hizo el Papa Francisco 
fue romper esta estructura teológica 
aparentemente tradicional, que coloca 
la dogmática como superior/prioritaria 
a la moral. Sin entrar en la discusión 
sobre la historia de la teología, es 
importante resaltar que esta estructura 
teológica parece muy tradicional, pero 
es fruto del surgimiento del mundo 
moderno que separa lo que es el “ser”, 
el ámbito de la metafísica y/o la 
dogmática, de lo que es la esfera de la 
ética. Por ejemplo, Tomás de Aquino, 
en su libro clásico Summa Theologica, 
no separa la teología dogmática de la 
teología moral. Más que eso, la parte 
moral o ética es el corazón de su Suma. 
Si hubiera una separación entre la parte 
dogmática y la moral, en la obra de 
Tomás de Aquino la ética ocuparía el 
lugar prioritario. 
     Hecha esta introducción a la DSI y 
a la estructura del pensamiento 
teológico hegemónico en las facultades 
de teología, volvamos al Papa 
Francisco y al tema de la “economía 
que mata”. Es común que muchas 
personas utilicen esta expresión como 
marca de una DSI radical, ya sea en 
sentido positivo o negativo. Sin 
embargo, lo que quiero señalar es que 
esta declaración del Papa Francisco no 
debe entenderse como parte central de 
su DSI, entendida como parte de la 
teología moral, sino como expresión de 
una teología que no separa la 
dogmática de la moral o de las 
cuestiones sociales. Esto aparece más 

claramente en la expresión “la idolatría 
del dinero” (EG, n. 55). 
     Al explicar esta expresión, el Papa 
dice: «La crisis financiera que 
atravesamos nos hace olvidar que en su 
origen hay una profunda crisis 
antropológica: ¡la negación de la 
primacía del ser humano! Hemos 
creado nuevos ídolos. La adoración del 
antiguo becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) 
ha encontrado una versión nueva y 
despiadada en el fetichismo del dinero 
y en la dictadura de la economía sin un 
rostro y sin un objetivo 
verdaderamente humano». (Evangelii 
Gaudium, 55). 
     En el mundo moderno, la Iglesia ha 
enfrentado el ateísmo –la afirmación 
de que Dios no existe– como su 
principal desafío. Parecía que afirmar 
que Dios existe y que Dios se encarnó 
en la historia en la persona de Jesús 
eran respuestas a casi todas las 
preguntas y problemas teológicos y 
sociales. Sin embargo, el Papa 
Francisco afirma que el problema 
central que debe afrontar la Iglesia no 
es el ateísmo, sino la idolatría. Es decir, 
el culto a un Dios falso y que este error 
teológico fundamental no aparece en el 
campo de la metafísica o de la teología 
fundamental, sino en el de la 
economía.  
     Esto significa que la reflexión sobre 
la economía no debe reducirse al 
ámbito de la teología moral, sino que 
también forma parte de la dogmática. 
Con esto borra o debilita la frontera 

DOSSIER



Tiempo Latinoamericano � 71

entre lo que es teología moral y 
dogmática. Más aún, afirma que el 
error de crear nuevos ídolos no 
proviene del ámbito filosófico, 
religioso o teológico, sino del 
económico y que su origen es un error 
antropológico. Y para entender este 
error antropológico-teológico, el Papa 
utiliza también las ciencias sociales, 
como la teoría del fetichismo del 
dinero. 
     ¿Y en qué consiste este error? La 
“orientación antropológica que reduce 
al ser humano a una sola de sus 
necesidades: el consumo” (Evangelii 
Gaudium, 55). Es decir, el capitalismo 
neoliberal con su cultura del consumo, 
el consumismo como sentido último de 
la vida, reduce la noción de ser 
humano a un ser que debe ser medido, 
calculado, según su capacidad de 
consumir egoístamente y sin límite. 
     El neoliberalismo es, en este 
sentido, algo mucho más grande que 
una ideología económica. Se trata de 
una propuesta de civilización en la que 
el ser humano se reduce a un individuo 
de cálculo y de realización de la 
voluntad de poder, es decir, de atacar o 
negar a otras personas que entran en 
conflicto con su deseo de poder, ya sea 
político o económico. Lo cual significa 
que, para los neoliberales y sus aliados 
autoritarios y supremacistas, los seres 
humanos no son seres con dignidad ni 
derechos fundamentales. Por eso están 
tan en contra de la noción de derechos 
humanos (que incluyen los derechos 

civiles, políticos y sociales). 
     En esta antropología teológica 
idólatra, el neoliberalismo transforma 
el sistema de mercado “libre” (libre de 
intervenciones y regulaciones del 
Estado y de la sociedad organizada) en 
un ser “divinizado”. Es decir, un dios-
ídolo que sacrifica todo, especialmente 
a los pobres y al medio ambiente, en 
nombre de su deseo ilimitado de 
acumular-consumir-destruir. Como 
decía el Papa: «En este sistema [...] 
cualquier realidad frágil, como el 
medio ambiente, queda indefensa ante 
los intereses del mercado divinizado, 
convertido en regla absoluta» 
(Evangelii Gaudium, 56). 
 

3. El Dios que libera al ser humano 

y la opción por los pobres 

 
Una clave fundamental para interpretar 
el pensamiento del Papa Francisco es, 
como dije arriba, la lucha contra la 
idolatría: una visión errónea de quién 
es Dios. La vida y las enseñanzas de 
Jesús nos revelan que Dios no es un 
“ser omnipotente, inmutable, 
insensible al sufrimiento de la gente”, 
y que exige sacrificios de vidas 
humanas, sino que quiere misericordia 
(Mt 9,13) y que todas las personas 
tengan vida, y vida en abundancia (Jn 
10,10). Los poderosos y “sabios” crean 
religiones e ideologías para manipular 
el nombre de Dios para justificar y 
eternizar los más variados tipos de 
esclavitud u opresión. 

La novedad de la crítica teológica del capitalismo en el Papa Francisco



� Tiempo Latinoamericano72

     Sin embargo, las personas que 
escuchan el grito de los oprimidos, que 
son sensibles y compasivas, actúan. 
Aunque no tengan fe cristiana ni 
ningún tipo de creencia religiosa, estas 
personas se sienten movidas por la 
indignación ética ante la pobreza 
masiva y la injusticia, por la fuerza del 
Espíritu Santo en el mundo. Porque, 
como afirma el Papa Francisco, « Dios 
es incontrolable, inmanejable, incluso 
peligroso, por llamar al ser humano a 
su plena realización y a la 
independencia de cualquier tipo de 
esclavitud » (Evangelii Gaudium, 57). 
Esta afirmación del Papa es valiente y 
“ortodoxa”, porque desde la revelación 
de Yahvé a Moisés, pasando por los 
profetas y llegando a Jesús y los 
apóstoles, Dios no nos llama a ser 
cristianos o miembros de una religión, 
sino a realizar la vocación humana de 
ser libres de todo tipo de esclavitud. 
Empezando por liberarnos del hambre 
y de otras necesidades básicas 
insatisfechas. En este sentido, podemos 
decir que la opción por los pobres –es 
decir, la opción político-ético-teológica 
en favor de los derechos de los pobres 
a vivir en una sociedad tan desigual 
que defiende los privilegios e intereses 
de los más ricos– es una afirmación 
pública de la fe en el Dios de la Vida. 
     En una sociedad donde las personas 
son “valoradas” en función de su 
riqueza y capacidad de consumo, ser 
cristiano significa tratar a los demás 
como Dios lo hace, es decir, sin hacer 

distinción entre “gentiles y judíos” 
(diferencias culturales y religiosas), 
“hombres y mujeres” (cuestión de 
género y sexualidad) y “esclavos y 
libres” (diferencias económico-
sociales y de ciudadanía) (cf. Gál 
3,28). Es decir, reconocer la dignidad 
y los derechos humanos de todas las 
personas. Empezando por el derecho a 
la vida de los pobres. 
     Y para ello, la Iglesia y las 
comunidades cristianas necesitan ser 
parte de las luchas por la 
desacralización del mercado 
neoliberal, es decir, defender el 
derecho y el deber del Estado y la 
sociedad civil de interferir y regular el 
mercado en defensa de los derechos 
sociales de todas las personas. Además, 
para luchar contra el “espíritu del 
capitalismo”, el espíritu del egoísmo y 
la acumulación ilimitada, debemos 
participar solidariamente en proyectos 
y programas de generación de ingresos 
y desarrollo social sostenible. 
     Es en la afirmación de esta fe en el 
Dios de la Vida, el Dios que reconoce 
y ama a todos los hombres, a través de 
acciones y proyectos en defensa de la 
vida de los “pequeños”, que nosotros, 
seres humanos, movidos por el Espíritu 
que es Santo, nos hacemos más 
humanos y más libres.  

Jung Mo Sung



Tiempo Latinoamericano � 73

DOSSIER

El mundo ya no es (¿alguna vez lo 
fue?) solo “occidente”. El cristianismo 
es una más de las comunidades religio-
sas a nivel mundial. Y en el siglo XXI, 
ese mundo cruje por arriba y por abajo, 
donde las demandas de sentido y de es-
piritualidad siguen vigentes en un cre-
ciente e insostenible degradación del 
medio ambiente y de la casa común.  
Una vez más lo afirmamos y no nos 
cansaremos de repetirlo: en el papado 
lo político y lo espiritual no se piensan 
disociados. Son expresión de un tipo 
de catolicismo que ha hegemonizado el 
campo católico a nivel romano y local 
desde fines del XIX hasta hoy y que 
hemos llamado catolicismo integral. 

Catolicismo que relaciona las esferas 
de la vida, más que separarlas.  
     El colegio cardenalicio rompe en 
2013 una larga tradición católica y 
nombra como papa a una persona que 
no proviene de Europa, sino de Amé-
rica Latina. El cardenal Bergoglio 
asume el carisma de papa con otra ini-
ciativa: ahora es Francisco, nombre 
jamás utilizado por papa alguno. El 
único lugar del mundo donde fue “Ber-
goglio” los 12 años, fue Argentina. Al 
sueño del obispo propio del siglo XX 
se pasó, en nuestro país, al sueño del 
papa propio en vastos sectores de la so-
ciedad argentina. Francisco nunca vol-
vió a la Argentina. Quizás de ese modo 

Francisco: Descentrar el catolicismo del  
occidente liberal y el papado como  
experto en humanidad desde las  

personas descartadas

FORTUNATO MALLIMACI (UBA/CONICET) 

“América Latina estaba buscando un camino, la pa-
tria grande, y de golpe con los años está sufriendo 

bajo un capitalismo liberal deshumano». 
Francisco, Perú, enero 2018 



� Tiempo Latinoamericano74

deseaba ser recordado más como Fran-
cisco, y que poco a poco el Bergoglio 
se diluya.  
     Imposible olvidar que llegó a ese 
cargo en 2013 por la inédita e innova-
dora “recuperación del tiempo en el 
cristianismo” con la renuncia de Bene-
dicto XVI. El papado de ese modo se 
“desacraliza” y “mundaniza”. Se legi-
tima la posibilidad de la crítica pública 
católica.  
     Además, Benedicto XVI la justificó 
por no poder controlar la creciente pe-
dofilia en el catolicismo, la corrupción 
financiera en el Vaticano y que la curia 
romana estaba llena de víboras. Ese 

mandato recibió el nuevo papa. 
     La profunda revisión del qué hacer 
en el mundo católico, comenzada en 
los 60 del siglo XX con el Vaticano II, 
toma nuevos caminos. Hay una tradi-
ción a reafirmar. Hay necesidad ur-
gente de seguir otros caminos y 
reformas. Necesidad de abrir más que 
de cerrar puertas y condenar, como ha-
bían hecho los dos papas anteriores. 
Desde el primer día los gestos de Fran-
cisco fueron de humildad, de austeri-
dad, de evitar signos de ostentación. 
Francisco continúa, por un lado, el le-
gado de los anteriores papas; por otro 
incorpora un catolicismo plebeyo y po-

Fortunato Mallimaci



Tiempo Latinoamericano � 75

DOSSIER
pular de continuidades, sufrimientos y 
rupturas como es el latinoamericano y 
argentino.1 
     Su primera visita a la isla de Lam-
pedusa para encontrarse con inmigran-
tes expulsados de sus países y que 
buscan vida digna en las costas euro-
peas del Mediterráneo- donde mueren 
miles por año- fue todo un proyecto de 
apertura y salir del mundo de los privi-
legiados. Muere denunciando al go-
bierno de Trump y Vance – son pocos 
los que lo hacen- que expulsa migran-
tes en EEUU. Los pobres deben ser la 
prioridad para el conjunto del mundo 
católico. Personas descartables, sin 
techo, ni trabajo, ni tierra, las llamadas 
periferias existenciales son los otros 
nombres de esas personas sagradas y 
“ninguneadas”. Retoma una larga tra-
dición de enseñanza social y religiosa 
judeo-cristiana y de otras religiones 
que nos recuerdan que Dios ama a 
todos y todas, dado que somos hijos e 
hijas de un mismo Dios. La construc-
ción de la fraternidad universal y el 
cuidado de la casa común es una tarea 
sagrada y comienza aquí y ahora. Polí-
tica, economía y religión crean afinida-
des y vínculos. También aversiones. 
Ninguna persona se salva sola y las re-
ligiones son necesarias.  
     Es tarea del mundo católico no solo 
denunciar injusticias y acompañar a los 
descartados sino sobre todo eliminar 

sus causas. En sus numerosos viajes y 
conferencias señala a un capitalismo 
neoliberal y salvaje, y nombra a los po-
deres económicos, financieros, políti-
cos, judiciales – el lawfare-, 
tecnológicos y mediáticos actuales del 
siglo XXI como los principales respon-
sables de las guerras, pobrezas y des-
igualdades a nivel global. Insiste una y 
cien veces que los mercados desregu-
lados se consideran también Dios y 
presentan su prosperidad y sus ganan-
cias solo como mérito, predestinación 
y éxito individual religioso. Al mismo 
tiempo prioriza crear nuevas organiza-
ciones sociales insertas en lo popular. 
Esos movimientos que allí surgen 
deben ser espacios privilegiados para 
el accionar de esos mundos católicos.  
Y avanza en su valoración. Es nove-
doso en el discurso papal la aparición 
de los Movimientos Populares como 
actores y constructores de nueva socie-
dad desde las periferias: “En ciertas vi-
siones economicistas cerradas y 
monocromáticas, no parecen tener 
lugar, por ejemplo, los movimientos 
populares (…) Aunque molesten, aun-
que algunos ‘pensadores’ no sepan 
cómo clasificarlos, hay que tener la va-
lentía de reconocer que sin ellos la de-
mocracia se atrofia, se convierte en un 
nominalismo, una formalidad, pierde 
representatividad, se va desencarnando 
porque deja afuera al pueblo en su 

1  Mas información sobre catolicismo en Argentina y las modernidades en América Latina en Ma-
llimaci, Fortunato: Catolicismos, sociedad y modernidades en América Latina: textos reunidos de 
Fortunato Mallimaci 1988-2014; CABA, CLACSO, 2024. Disponible en: 
https://www.clacso.org/en/textos-reunidos-de-fortunato-mallimaci/



� Tiempo Latinoamericano76

Fortunato Mallimaci

lucha cotidiana por la dignidad, en la 
construcción de su destino” (Fratelli 
Tutti, 169). 
     Considera “al dinero como estiércol 
del diablo”. El diablo, el demonio, es 
para Francisco un actor político, reli-
gioso y económico presente en la so-
ciedad. En sus 12 años de pontificado 
lo citará en la mayoría de sus docu-
mentos y homilías. Mas continuidad 
social católica que progresismo, tér-
mino ajeno y lejano al papado.    
     Al afirmar lo sagrado de la fraterni-
dad universal busca descentrar el 
mundo vaticano de la influencia cultu-
ral y social occidental y así incorporar 
y hablar desde el sur global. Ir hacia las 
periferias existenciales, los marginali-
zados y ninguneados es promover a 
nivel planetario un solo Dios con di-
versidad de memorias, espiritualidades 
y vivencias históricas diferentes. Al 
igual que sus ancestros, denuncia las 
guerras que las sufren los más pobres. 
Y da un paso más: para el papa Fran-
cisco no hay más guerras santas ni gue-
rras justas. Todas las guerras deben ser 
evitadas y condenadas en nombre de lo 
sagrado de la persona humana. Intran-
sigencia total.   
     Consagrar santos a dos papas con 
inquietudes bien diferentes en sus op-
ciones como Juan XXIII y Juan Pablo 
II muestra su deseo de finalizar con 
una época de “guerras culturales” y 
“sospechas internas” y abrir otra, de 
amplio movimientismo. Una propuesta 
global que es de más bendecir e incluir, 

que de excluir y condenar. O sea: más 
política pastoral y social de la miseri-
cordia masiva, que un rigorismo nor-
mativo legalista para pocos virtuosos 
Al mismo tiempo, Francisco reconoce 
y valora los procesos de individuación 
personal. A los pocos meses de iniciar 
su mandato en 2013 y al regreso de un 
encuentro de miles de jóvenes en Amé-
rica Latina expresa: «Si una persona es 
gay, busca al Señor y tiene buena vo-
luntad, ¿quién soy yo para 
juzgarla?» Fue una declaración -junto 
a otras similares sobre familias, diver-
sidad sexual, matrimonios- en un papa 
que disloca el primado de la doctrina 
abstracta sobre el amor de Dios. Recu-
pera una larga tradición cristiana del 
valor único del cuerpo y alma de cada 
persona. Dirigentes y porciones del 
pueblo católico junto a sectores de 
poder económico expresarán su total 
rechazo a esa concepción caracterizada 
como “relativista”, “hedonista” e ini-
ciaron una campaña de desprestigio 
pública y global a su figura.   
     Papa Francisco – al igual que todos 
sus antecesores en el cargo- fue infle-
xible contra la inclusión de las mujeres 
al sacerdocio y en mantener el celibato 
de las y los consagrados en toda cir-
cunstancia. Su rechazo a la propuesta 
de aceptar parejas sacerdotales, surgido 
del amplio encuentro en la Amazonia, 
confirmó la larga tradición papal en 
esos temas.  Impulsa sí la construcción 
de consensos con más actores católicos 
y no solo con “clérigos”. Llama a ese 



Tiempo Latinoamericano � 77

DOSSIER
proceso sinodalidad, aunque obtiene 
pocos resultados. Esas memorias, dis-
putas e imaginarios - que son al mismo 
tiempo continuidades y rupturas, iden-
tidades y reformas - están presentes en 
la institución católica.  
     Francisco también es innovador al 
iniciar desde el papado un diálogo am-
plio y profundo con el islam. Deja atrás 
la “amenaza y miedos” muy presente 
en Europa. La visita al imán de El 
Cairo y al de Emiratos Árabes Unidos 
(vinculados al mundo sunita) y al aya-
tolá de Irak (al mundo chiita) – primera 
vez en la historia de los papados- am-
plía el diálogo entre religiones y al 
mismo tiempo denuncia el paradigma 
sobre “el choque de civilizaciones” 
que proclama que las religiones, con 
“sus fundamentalismos”, son las res-
ponsables de los conflictos actuales. El 
papa Francisco y esos líderes escribi-
rán documentos afirmando que no son 
las religiones las causantes de las gue-
rras y empobrecimientos actuales ni de 
la destrucción de la casa común sino la 
industria armamentista, el colonia-
lismo, el extractivismo de enclave y la 
codicia económica.2 
     En esa línea, afirmará  Francisco 
años más tarde en Fratelli Tutti: “En 
aquel encuentro fraterno que recuerdo 
gozosamente, con el Gran Imán 
Ahmad Al-Tayyeb declaramos -firme-
mente- que las religiones no incitan 
nunca a la guerra y no instan a senti-

mientos de odio, hostilidad, extre-
mismo, ni invitan a la violencia o al de-
rramamiento de sangre. Por ello quiero 
retomar aquí el llamamiento de paz, 
justicia y fraternidad que hicimos jun-
tos”. 
     La geopolítica vaticana realizó tam-
bién una valiosa apertura hacia el 
mundo de la República Popular China 
firmando acuerdos sobre “una comuni-
dad de futuro compartido de la huma-
nidad”, en reconocer un solo país y se 
aprobó el nombramiento y reconoci-
miento en común de nuevos obispos. 
tanto por el gobierno chino como por 
el Vaticano, dejando atrás la clandesti-
nidad de décadas. 
     Francisco y su papado fue -quizás 
en soledad- la principal persona a nivel 
global en defender un humanismo 
donde todas las personas tienen dere-
chos a una vida digna. Denuncia un 
poder global y nacional que no soporta 
tampoco que se recuerde que: “La tra-
dición cristiana nunca reconoció como 
absoluto o intocable el derecho a la 
propiedad privada y subrayó la función 
social de cualquier forma de propiedad 
privada” dicho en Laudato Si y reto-
mado en Fratelli Tutti. Sigue aquí tam-
bién una larga tradición que reconoce 
en Santo Tomas de Aquino (allí por el 
1250) a uno de sus inspiradores: Dios 
es el dueño de los bienes …León XIII 
-católico integral e intransigente si lo 
hay - lo retoma -estaba algo olvidado- 

2  Recomiendo la lectura de este profundo y primer documento firmado por un papa y un gran 
iman sunita: https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-
francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html



Fortunato Mallimaci

a fin del siglo XIX. Otros papas segui-
rán en esa línea anticomunista y antili-
beral actualizando esa enseñanza en el 
siglo XX y XXI. Continuidades a tener 
en cuenta. 
     Encarna también una espiritualidad 
que disloca poderes económicos–reli-
giosos acostumbrados más a ser legiti-
mados que a ser cuestionados por un 
sagrado que se nutre en la vida de mu-
jeres y varones pobres. 
     Una porción significativa de perso-
nas, alejadas de los mundos institucio-
nales religiosos y políticos a nivel 
global, acompañó el camino de la fra-
ternidad universal y la defensa de la 
casa común de Francisco. No hay hoy 
presencia significativa de internaciona-
les sociales y políticas que defiendan 
los DDHH.  
     Por eso mismo, las actuales sensibi-
lidades de políticas de crueldad, de 
odio, de mercados desregulados y tec-
nos feudalismos de pequeños grupos 
privilegiados, al mismo tiempo buscan 
apoyos y afinidades con otros grupos 
religiosos y sagrados para crecer en sus 
credibilidades. Lo religioso va unido 
públicamente a sus propuestas políti-
cas, imaginarias y económicas estata-
les. 
     Hay una transformación global de 
lo religioso que muestra tanto desins-
titucionalización como nuevas institu-
cionalizaciones y múltiples 
recomposiciones de sagrados, espiri-
tualidades y religiosos junto a diversos 
cuentapropismos, diálogos, buen vivir 

y de personas salidas de lo religioso.   
     Las grandes corporaciones financie-
ras, económicas y mediáticas defien-
den una transconfesionalidad blanca, 
homofóbica, evangélica, católica y 
judía de “otro occidente” anclado en 
EEUU y sus aliados globales. En este 
esquema, las prédicas de Francisco 
junto al conjunto de las otras religiones 
de salvación, son una amenaza polí-
tica-religiosa a combatir y destruir. 
     La identidad católica (como evan-
gélica, ortodoxa, judía, islámica) única, 
verdadera, jerárquica e indivisible, se 
siente amenazada por otras identidades 
católicas (y religiosas) diversas y con-
tinuamente reformándose, que desde la 
sociedad y movimientos sociales exi-
gen reconocimiento desde la casa 
común y la fraternidad universal 
     A la anunciada muerte de Dios del 
siglo XX, asistimos hoy en el siglo 
XXI a una nueva lucha de Dioses glo-
bal en la cual lo religioso es una de 
esas dimensiones buscada y apreciada 
tanto como legitimada por los grandes 
grupos de poder como por la redención 
y salvación de los ninguneados del ca-
pitalismo global.  
 

Buenos Aires, abril 2025 
       
 
 
   

� Tiempo Latinoamericano78



DOSSIER

Para una espiritualidad  
de la desobediencia

CARLOS MOLINA VELÁSQUEZ  
SALVADOREÑO, PROFESOR DE FILOSOFÍA 

“Una ley inmoral nadie tiene que cum-
plirla” Monseñor Romero 
 
¿Puede el cristianismo de liberación 
ser una inspiración o guía en la actua-
lidad? Sin duda fue ambas cosas, en las 
décadas pasadas. Desde los sesenta 
hasta los noventa, y desde el Río Bravo 
hasta la Patagonia, obispos, catequis-
tas, monjas, agentes de pastoral, sacer-
dotes, seminaristas y comunidades 
enteras de fieles adquirieron concien-
cia, convirtieron sus corazones y em-
prendieron luchas.  
     Había diferencias, desde quienes se 
movían dentro de los muros eclesiales 
hasta los que tomaron los fusiles, pa-
sando por quienes acompañaban, cura-
ban y predicaban a quien tuviera oídos 
y voluntad de escuchar. Humanos 
como eran, arriesgaron, apostaron, 
acertaron y se equivocaron. Son mu-
chas historias, algunas de las cuales 
aún esperan ser contadas y leídas. Hoy 
pensamos en esto como “historia”, 
algo del pasado, porque los tiempos 

cambiaron, la democracia llegó, la 
lucha armada terminó y nuevas gene-
raciones de militantes emprendieron 
nuevas luchas. 
     Pero, ¿qué cambió fundamental-
mente? A mi modo de ver, hay algo 
que podría ayudarnos a entender por 
qué, ahora, aquel cristianismo de libe-
ración apenas encuentra los lenguajes 
y las prácticas para convertirse en op-
ción factible de transformación social. 
Me refiero al abandono de categorías 
esenciales de su teoría y praxis como 
la “opción por los pobres” o la “cons-
trucción del Reino de Dios” y la acep-
tación generalizada del “imperio de la 
ley” como límite infranqueable de 
cualquier praxis transformadora. Es 
probable que iniciara dentro de la 
misma circunscripción institucional: 
las iglesias tienen un marco legal que 
no puede transgredirse, que no puede 
cuestionarse. Los teólogos con mensa-
jes que incomodaban al poder espiri-
tual o secular fueron llamados, 
acusados y encausados, y en su gran 

Tiempo Latinoamericano � 79



mayoría entraron, más temprano que 
tarde, en el cauce correcto. O desapa-
recieron del mapa eclesial y social. 
Poco a poco las prácticas pastorales, la 
organización comunitaria, la liturgia y 
la catequesis abjurarían de cualquier 
desvío herético, léase “politización”, y 
surgiría un cristianismo que delegaría 
a otros actores la praxis de liberación. 
 
Pero “allá afuera” las cosas no iban a 
ser diferentes. No olvidemos que en 
toda América Latina el cristianismo de 
liberación no luchó en solitario, las 
alianzas con movimientos y partidos 
de izquierda de diversa índole se con-
virtieron en fortaleza y también en 
fuente de problemas, dados los conflic-
tos que surgían entre visiones y creen-
cias diversas, incluso a veces 
antagónicas. Pero si esas alianzas fue-
ron posibles se debió a que se compar-
tían nociones básicas comunes, entre 
ellas la convicción de la necesidad de 
la transformación de la sociedad en 
función de las mayorías populares. 
     Sin embargo, también en el caso de 
las organizaciones sociales y políticas 
no cristianas se fue convirtiendo en 
convicción la aceptación del imperio 
de la ley como límite infranqueable. 
Después de todo, ¿no era por eso por 
lo que luchaban? Pues no era así en re-
alidad: de lo que se trataba era de una 
apuesta por la vida concreta de las per-
sonas y una subordinación de toda ley 
a dicha vida concreta. Pero la identifi-
cación entre una sociedad emancipada 

y una compuesta por sujetos observan-
tes de la legalidad se iría convirtiendo 
en la interpretación canónica. La ma-
nera como esta convicción modificaría 
la praxis social y política incluso ter-
minaría por sacar a la política de la 
ecuación, ya que esta solo podría inter-
pretarse de dos maneras, ya sea como 
ejercicio de “políticas” funcionales al 
sistema, y por tanto diluidas en la “ges-
tión administrativa” y la celebración de 
elecciones, o como “lucha política”, 
que debía rechazarse por ser una ame-
naza a la ley, es decir, al orden domi-
nante. 
     Como vemos, para mi análisis re-
sulta esencial identificar el “imperio de 
la ley” con la conservación del orden 
establecido: legal es lo que el poder de-
signa como tal. Al menos en las últi-
mas décadas del siglo pasado y en los 
inicios de este, dicho poder remitía, re-
tóricamente al menos, a la legitimidad 
que daban las decisiones de los votan-
tes, siempre y cuando conservaran una 
vinculación con la razón jurídica de las 
diversas Constituciones y marcos lega-
les. Aludiendo a las elecciones perió-
dicas y a un marco jurídico funcional 
se le recordaba a cualquier luchador 
social que el orden establecido no 
podía ser modificado más allá de lo 
que la ley permitiera, y de paso impli-
caba aceptar cualquier nueva ley, in-
cluso si amenazaba la vida concreta de 
las personas y las comunidades. 
     Ahora bien, dicho esquema comen-
zaría a mostrar grietas una vez que las 

� Tiempo Latinoamericano80

Carlos Molina Velásquez



DOSSIER
políticas y las leyes del poder se fueron 
alejando de las demandas de los ciuda-
danos, de sus necesidades concretas. 
Pero el daño estaba hecho: en lugar de 
cuestionar la convicción de que en úl-
tima instancia debía estar el imperio de 
la ley, los luchadores sociales y el pen-
samiento crítico dirigió sus baterías 
hacia los que aplicaban las leyes o ges-
tionaban la política: seguramente estos 
no las interpretaban de modo justo o no 
lo hacían bien, y eso se debía a que an-
teponían sus intereses a los de los ciu-
dadanos. El problema se expresó con 
una sola palabra: corrupción. El sis-
tema estaba bien, el orden debía sub-
sistir; lo malo se debía a fulano o 
mengano o a un partido político. Todo 
se reducía, entonces, a restituir el orden 
legal, a que las leyes se respetaran “de 
verdad”.  
 
Pero, recientemente, algunos “críticos” 
fueron mucho más allá. A estos podrí-
amos llamarlos “revolucionarios del 
siglo XXI”, líderes políticos surgidos 
“fuera de la política”, outsiders, o fun-
cionarios “inéditos”, políticos que se 
presentan como “antipolíticos”, pero 
que estaban dispuestos a una radicali-
dad insospechada hasta este momento. 
No se conforman con pedir que el im-
perio de la ley sea restituido mediante 
la eliminación de los “elementos inde-
seables”, por corruptos o pusilánimes, 
sino que exigen un “revisionismo de la 
misma legalidad”, poniendo en la mira 
a lo que conciben como el verdadero 

núcleo del mal: los derechos humanos. 
Estos “forjadores de sueños” son de 
derecha, naturalmente, y no bromeo al 
llamarlos revolucionarios, ya que no se 
conforman con algunos cambios por 
aquí o por allá, sino que la emprenden 
contra lo que aún pueda ofrecer resis-
tencia dentro de la misma legalidad: la 
referencia esencial de toda ley a los de-
rechos y dignidad de las personas. 
     Recientemente, el teólogo Jung Mo 
Sung nos recordaba que unas recientes 
declaraciones antihumanistas de Elon 
Musk, en las que arremete contra una 
praxis sustentada en la empatía y el re-
conocimiento del otro, tienen sus raíces 
en las ideas del neoliberal Ludwig von 
Mises y su ataque demoledor contra los 
derechos humanos. Para von Mises, los 
derechos humanos no existen y es una 
falsedad que se pueda tenerlos “por el 
simple hecho de haber nacido”. Y nos-
otros bien podemos ver por qué para 
esta clase de pensamiento debe ser así: 
porque el reconocimiento de unos de-
rechos humanos de la vida humana 
vendría a ser un enorme obstáculo para 
el orden legal que al poder le interesa 
conservar. Este poder es político y eco-
nómico, social y cultural, y en este mo-
mento histórico que vivimos sus 
abanderados son los revolucionarios 
del imperio de la ley que han anulado 
el núcleo humanista de la legalidad: la 
ley a la que apelan sólo puede conce-
birse y realizarse si se renuncia a unos 
derechos humanos universales como 
su fundamento. 

Tiempo Latinoamericano � 81



Carlos Molina Velásquez

     Pero conozcamos más a fondo a 
estos revolucionarios. Aun cuando pa-
reciera que son los emisarios del caos, 
ni Trump ni Bukele ni Milei proponen 
ningún caos, en realidad. Lo que pro-
mueven es una legalidad que no reco-
noce a los derechos humanos de la vida 
humana y dicha legalidad es presen-
tada como el único orden social posi-
ble. No el mejor ni el más justo -esas 
apelaciones carecen de sentido para 
esta narrativa-, sino el factible, realiza-
ble. Pero, ¿cómo pueden plantearlo de 
esa manera? ¿Cómo lo justifican? 
     La respuesta a esta pregunta se en-
cuentra en la negación de la universa-
lidad de los derechos humanos, 
transformándolos en algo diferente, 
más limitado. Para hacerlo, deben 
construir una noción de derechos hu-
manos que no se base en el reconoci-
miento de la vida humana concreta 
como su piedra angular: la humanidad 
deja de ser vida humana concreta y se 
transforma en un “carácter moral”, la 
suma de los rasgos que se establecen 
previamente, a su conveniencia, por 
supuesto. Los derechos humanos son 
para quienes el poder ha declarado que 
poseen humanidad. Así, se pueden ad-
quirir o perder, siendo transformados 
en “derechos humanos privados”.  
     Esta privatización de los derechos 
humanos no es algo meramente arbi-
trario o caprichoso ni implica que se 
renuncie a los derechos humanos sin 
más. Franz Hinkelammert ha mostrado 
cómo la inversión de los derechos hu-

manos de la vida humana y su transfor-
mación en derechos humanos “del 
mercado” es clave para el funciona-
miento de la sociedad neoliberal. De 
esta manera, no se niegan simplemente 
los derechos humanos, sino que se in-
dica quiénes pueden tener derechos, 
según el carácter o rasgo constitutivo 
que el poder les ha asignado: son dere-
chos funcionales al mercado y al apa-
rato institucional que garantiza su 
funcionamiento. 
     Sin embargo, ¿cómo se puede acep-
tar sin más esta privatización de los de-
rechos humanos? El mejor ejemplo de 
cómo puede pasar esto lo podemos ha-
llar en el “éxito” de la narrativa de 
Nayib Bukele, el mandatario salvado-
reño que ya va por su segundo período 
presidencial -el cual, dicho sea de paso, 
es inconstitucional-. Bukele ha presen-
tado la instauración de su Estado de 
Excepción en El Salvador como una 
medida de carácter extremo, mediante 
la cual es posible pelear una guerra 
contra un enemigo monstruoso: las 
“maras”, que son pandillas delincuen-
ciales. Y ante la acusación -respaldada 
con bastante información, testimonios 
y una enorme cantidad de pruebas- de 
que tal medida es una violación de los 
derechos humanos, la respuesta de Bu-
kele es que tal violación de derechos 
no existe, ya que los pandilleros no po-
seen derechos. Tales derechos, sigue 
diciendo, solo los portan quienes no 
son delincuentes: estos serían los úni-
cos seres humanos. Y para garantizar 

� Tiempo Latinoamericano82



DOSSIER
los derechos de las víctimas de la de-
lincuencia o de los “ciudadanos honra-
dos”, es necesario negárselos a los 
delincuentes.  
     Vemos cómo, para que esta privati-
zación de los derechos humanos tenga 
éxito, primero hay que construir un 
enemigo de un calibre excepcional, un 
enemigo que no posee derechos huma-
nos, es más, un enemigo de los mismos 
“derechos humanos”, un enemigo ab-
soluto: un monstruo. Así es como Bu-
kele ha logrado mantener, durante más 
de 5 años, un apoyo masivo que le ha 
permitido gobernar el país con mano 
de hierro y sin ninguna oposición real, 
incluso sin los contrapesos de cual-
quier democracia liberal en la que rija 
un Estado de Derecho. En efecto, el 
apoyo casi unánime de su narrativa 
deshumanizadora le ha permitido con-
trolar todos los poderes del Estado y 
convertirse en un dictador de facto. Y 
el apoyo a su Estado de Excepción se 
ha mantenido a pesar de que aún con-
tinúan encarceladas cientos de perso-
nas inocentes, no se siguen los 
procedimientos judiciales mínimos, las 
condiciones carcelarias son inhumanas 
e incluso muchas personas han muerto 
o han sido torturadas por el Estado, sin 
que se pueda hacer nada o casi nada al 
respecto. 
     Nada de esto sería posible sin el 
miedo a un monstruo de tal magnitud 
que justifique que cualquier medida to-
mada por el poder es algo necesario y 
debe ser apoyado. En El Salvador, se 

han suspendido las garantías procesa-
les, la libertad de expresión y organi-
zación, y se han desmantelado 
gradualmente las instituciones demo-
cráticas creadas mediante los Acuerdos 
de Paz con los que se puso fin a la gue-
rra civil. Eso implica que la poca resis-
tencia que algunos grupos y personas 
oponen a Bukele está sucediendo en 
condiciones de dictadura, una dicta-
dura con rasgos fascistas, además. No 
solo hay temor a ser encarcelado o ase-
sinado, sino también criminalizado y 
que la cárcel o la muerte no tenga nin-
gún sentido ni valor para las mayorías 
populares. Aún ahora que la populari-
dad del dictador parece ir en franco 
descenso, el régimen goza de bastante 
aceptación, la cual puede adoptar di-
versas formas: aceptación debido al 
miedo, tolerancia o indiferencia, bene-
plácito vergonzante o franca admira-
ción. Y mientras tanto, los sectores en 
resistencia se encuentran atomizados y 
sus luchas fragmentadas, una conse-
cuencia más de que “la política” con-
tinúe estando estigmatizada, 
envenenada. 
 
En este punto quiero volver atrás y va-
lorar cómo aquella aceptación, hasta 
cierto punto dogmática, del imperio de 
la ley como límite y objetivo de las lu-
chas actúa en medio de esta parálisis 
de la teoría y praxis emancipadora. 
Una vez que la ley ha sido vaciada por 
el poder de su núcleo moral, a saber, 
los derechos humanos de la vida hu-

Tiempo Latinoamericano � 83



� Tiempo Latinoamericano84

Carlos Molina Velásquez

mana, ¿debería extrañarnos que los 
sectores de la resistencia no encuentren 
los lenguajes ni los argumentos ni las 
formas de lucha contra la dictadura? 
Sectores sociales como las feministas 
y ambientalistas, académicos e intelec-
tuales, se encuentran desarmados ante 
la contundencia del mensaje de la des-
humanización: los pandilleros ya no 
asesinan y el precio a pagar es la acep-
tación de que el poder designará a par-
tir de ahora quién posee derechos 
humanos y quién no. Pero como en 
aquellas famosas estrofas del pastor 
Martin Niemöller, muchos de estos ca-
maradas ya han comenzado a descubrir 
que, si bien primero fueron por los 
pandilleros y ellos no eran pandilleros, 
ahora están yendo por ellos y es bien 
probable que nadie hable en su nom-
bre. 
     No obstante, en medio de todo esto 
pienso que aún hay esperanza. Hay es-
peranza en acciones como la moviliza-
ción de la jerarquía eclesial y miles de 
salvadoreños que comenzaron a movi-
lizarse para recoger firmas y exigir la 
derogación de una ley que apoyaría el 
ejercicio de la minería en nuestro país, 
algo que Bukele ha interpretado como 
un desafío personal. Sin duda, dicha 
movilización contó con un gran factor 
de inspiración en la guía espiritual del 
papa Francisco, quien según Franz 
Hinkelammert afirmó dentro de la 
Iglesia el compromiso con la primacía 
de la vida humana por encima de cual-
quier tipo de ley. En línea con esto úl-

timo, considero que esas y otras accio-
nes de resistencia se quedarán en el 
vacío si no se asume una necesaria crí-
tica del principio dogmático del impe-
rio de la ley como horizonte último de 
la acción transformadora. Solo así po-
dremos pasar a otros frentes y exigir la 
liberación de miles de inocentes encar-
celados, la transparencia en la gestión 
pública, la libertad de expresión y el 
libre ejercicio del derecho a la organi-
zación, una real división de poderes, 
etc.  
     ¿A qué nos lleva todo esto? Debe-
mos cultivar una espiritualidad de la 
desobediencia. Y no tenemos que bus-
car mucho para encontrar nuestra legí-
tima fuente de inspiración en el que, a 
mi modo de ver, es el imperativo cate-
górico de Monseñor Romero: estamos 
obligados a desobedecer cualquier 
orden que vaya en contra de la ley de 
Dios. Pero, aclarémonos: esta “ley de 
Dios” no es la de un Dios-Amo ni la de 
un Dios-Déspota, sino la de aquel Dios 
que, como señalaba Hinkelammert, se 
hizo ser humano. En su momento, el 
mismo Romero indicó cuál debería ser 
la legítima interpretación de dicha ley: 
“Este es el pensamiento fundamental 
de mi predicación: nada me importa 
tanto como la vida humana”. 
 

Mayo 2025  
camolina@uca.edu.sv



Tiempo Latinoamericano � 85

DILEXIT NOS  
SOBRE EL AMOR HUMANO Y DIVINO 
DEL CORAZÓN DE JESUCRISTO

JOSÉ ALESSIO / CTL

Habitualmente en nuestras revistas y 
de diversas maneras hemos dedicado 
un lugar al Magisterio del Papa Fran-
cisco. A la publicación de este número 
ya tenemos un nuevo pontífice, y ofre-
cemos un material relevante en nuestro 
Dossier sobre Francisco. Hoy quere-
mos acercar algunas consideraciones 
sobre su cuarta y a la sazón, última 
carta Encíclica (24 de octubre de 
2024). La había anticipado el 05 de 
junio de 2024, con motivo de los 350º 
aniversario de la primera manifesta-
ción del Sagrado Corazón a Santa Mar-
garita María de Alacoque el 27 de 
diciembre de 1673: “Creo que nos 
hará muy bien meditar sobre diversos 
aspectos del amor del Señor que pue-
dan iluminar el camino de la renova-
ción eclesial, y que también digan algo 
significativo a un mundo que parece 
haber perdido el corazón” 
El documento tiene cinco partes y en 
su breve inicio aparece la referencia a 

la carta de San Pablo a los Romanos: 
“Nos amó” (Rm 8,37):  

1. La importancia del corazón 
2. Gestos y palabras de amor 
3. Este es el corazón que tanto amó 
4. Amor que da de beber 
5. Amor por amor 
Conclusión 

 
En lo que sigue, compartimos un breve 
resumen de las principales ideas de 
cada uno de los capítulos e insistimos 
en la lectura detenida de la carta. Tam-
bién indicaremos algunos énfasis o 
acentos que consideramos según nues-
tra propia mirada. 
 
Capítulo 1: «La importancia del co-

razón», es necesario volver al corazón 
en un mundo tentado por el consu-
mismo y el materialismo. La Biblia 
describe el corazón como el núcleo de-
trás de todas las apariencias, donde re-
almente somos nosotros mismos. El 



� Tiempo Latinoamericano86

Papa señala que la devaluación del co-
razón proviene de diversas corrientes 
filosóficas que han priorizado la razón, 
la voluntad y la libertad sobre el amor. 
Francisco subraya que el corazón es lo 
que nos distingue y nos pone en comu-
nión con los demás, uniendo los frag-
mentos del individualismo. La 
espiritualidad de santos como Ignacio 
de Loyola y John Henry Newman nos 
enseña que el Corazón de Jesús nos 
ayuda a comprender sus palabras y 
tiene consecuencias sociales, ya que el 
mundo puede cambiar a partir del co-
razón. 
Capítulo 2: «Gestos y palabras de 

amor», está dedicado a los gestos con 
los que Cristo nos trata como amigos y 
muestra que Dios «es cercanía, compa-
sión y ternura» que se reflejan en sus 
encuentros con la samaritana, Nico-
demo, la prostituta, la adúltera y el 
ciego del camino. Su mirada, que «es-
cruta lo más profundo de tu ser», de-
muestra que Jesús «presta toda su 
atención a las personas, a sus preocu-
paciones y a su sufrimiento». De esta 
manera, «admira las cosas buenas que 
reconoce en nosotros», como en el 
caso del centurión, aunque los demás 
las ignoren. Su palabra de amor más 
elocuente es estar «clavado en la 
Cruz», después de llorar por su amigo 
Lázaro y sufrir en el Huerto de los Oli-
vos, consciente de su propia muerte 
violenta «a manos de aquellos a quie-
nes tanto amaba». 
Capítulo 3: «Este es el Corazón que 

tanto amó». Aquí el Papa reflexiona 
sobre la devoción al Sagrado Corazón 
de Jesús, destacando que esta devoción 
no se centra en un órgano separado, 
sino en la totalidad de Jesucristo. Ci-
tando la encíclica Haurietis aquas de 
Pío XII, el Papa Francisco subraya que 
el amor del Corazón de Cristo abarca 
tanto la caridad divina como los senti-
mientos humanos. Además, menciona 
el «triple amor» de Cristo: sensible, 
humano y divino. Aunque las visiones 
de santos devotos pueden inspirar, no 
son obligatorias para los creyentes. La 
devoción al Sagrado Corazón es esen-
cial para la vida cristiana, represen-
tando una síntesis del Evangelio. El 
Papa también llama a renovar esta de-
voción para contrarrestar las tenden-
cias de una espiritualidad sin carne y 
un enfoque excesivo en actividades ex-
ternas y proyectos mundanos. 
Capítulo 4: «El amor que da de 

beber»: se releen las Sagradas Escri-
turas para reconocer a Cristo en «aquel 
a quien traspasaron», como profetiza 
Zacarías. Este capítulo destaca la de-
voción al Sagrado Corazón de Jesús, 
vista como un manantial de amor y pu-
rificación. Padres de la Iglesia, como 
san Agustín, y santas mujeres han des-
crito experiencias de encuentro con 
Cristo a través de su costado herido, 
que simboliza su corazón. La Encíclica 
menciona a san Francisco de Sales y 
santa Margarita María Alacoque, quie-
nes promovieron esta devoción. Santa 
Teresa de Lisieux y santa Faustina Ko-

José Alessio



Tiempo Latinoamericano � 87

walska también contribuyeron a esta 
espiritualidad, enfocándose en la con-
fianza y la misericordia divina. El Papa 
subraya la importancia del Sagrado 
Corazón en la Compañía de Jesús, des-
tacando consagraciones y ejercicios es-
pirituales que invitan a un diálogo 
íntimo con Cristo. 
Capítulo 5: «Amor por amor», ex-
plora la dimensión comunitaria, social 
y misionera de la devoción al Corazón 
de Cristo, destacando que el amor a los 
hermanos es el mayor gesto de amor 
hacia Él. El Papa Francisco recuerda el 
ejemplo de san Carlos de Foucauld 
como un hermano universal que aco-
gió a toda la humanidad sufriente. Ade-
más, subraya la importancia de la 
“reparación” y la consagración al Co-
razón de Cristo, que debe integrarse en 
la misión de la Iglesia para construir 
una civilización del amor. A través de 
los cristianos, el amor de Cristo se de-
rramará en los corazones, edificando 
una sociedad de justicia, paz y frater-
nidad. Finalmente, se enfatiza la nece-
sidad de misioneros del amor que se 
dejen conquistar por Cristo para provo-
car un encuentro auténtico con su 
amor. 
Conclusión: 217. “Lo expresado en 
este documento nos permite descubrir 
que lo escrito en las encíclicas sociales 
Laudato Si  y Fratelli Tutti no es ajeno 
a nuestro encuentro con el amor de Je-
sucristo, ya que bebiendo de ese amor 
nos volvemos capaces de tejer lazos 
fraternos, de reconocer la dignidad de 

cada ser humano y de cuidar juntos 
nuestra casa común” 
El texto concluye con esta oración de 
Francisco: 
«Pido al Señor Jesús que de su santo 
Corazón broten para todos nosotros 
ríos de agua viva para curar las heri-
das que nos infligimos, para fortalecer 
nuestra capacidad de amar y de servir, 
para impulsarnos a aprender a cami-
nar juntos hacia un mundo justo, soli-
dario y fraterno. Esto hasta que 
celebremos juntos con alegría el ban-
quete del reino celestial. Allí estará 
Cristo resucitado, que armonizará 
todas nuestras diferencias con la luz 
que brota sin cesar de su Corazón 
abierto. ¡Bendito sea siempre!” 
 

Algunas reflexiones o acentos perso-

nales 

Del Cap. 1: 

En el nº 2. “Para expresar el amor de 
Jesucristo suele usarse el símbolo del 
corazón. Algunos se preguntan si hoy 
tiene un significado válido. Pero 
cuando nos asalta la tentación de na-
vegar por la superficie, de vivir co-
rriendo sin saber finalmente para qué, 
de convertirnos en consumistas insa-
ciables y esclavizados por los engra-
najes de un mercado al cual no le 
interesa el sentido de nuestra existen-
cia, necesitamos recuperar la impor-
tancia del corazón.” Buena parte de las 
reflexiones de este primer capítulo se 
han dejado inspirar por escritos inédi-
tos del sacerdote Diego Fares, S.I. 

Carta Encíclica DILEXIT NOS



� Tiempo Latinoamericano88

En el apartado del Cap 1: El mundo 

puede cambiar desde el corazón.  Le-
emos: nº 28 “Nuestro corazón unido al 
de Cristo es capaz de este milagro so-
cial. Y en nº 29: “Tomar en serio el co-
razón tiene consecuencias sociales”  
Del Cap 5: La reparación: construir 

sobre las ruinas 

Sentido social de la reparación al Co-
razón de Cristo.  
182. San Juan Pablo II explicó que, 
entregándonos junto al Corazón de 
Cristo, «sobre las ruinas acumuladas 
por el odio y la violencia, se podrá 
construir la tan deseada civilización 
del amor, el reino del Corazón de 
Cristo»; esto ciertamente implica que 
seamos capaces de «unir el amor filial 
hacia Dios con el amor al prójimo»; 
pues bien, «esta es la verdadera repa-
ración pedida por el Corazón del Sal-
vador». Junto con Cristo, sobre las 
ruinas que nosotros dejamos en este 
mundo con nuestro pecado, se nos 
llama a construir una nueva civiliza-
ción del amor. Eso es reparar como lo 
espera de nosotros el Corazón de 
Cristo. En medio del desastre que ha 
dejado el mal, el Corazón de Cristo ha 
querido necesitar nuestra colabora-
ción para reconstruir el bien y la be-
lleza. 
183. Es cierto que todo pecado daña a 
la Iglesia y a la sociedad, por lo que 
«se puede atribuir a cada pecado el 
carácter de pecado social», aunque 
esto vale sobre todo para algunos pe-
cados que «constituyen, por su mismo 

objeto, una agresión directa contra el 
prójimo». San Juan Pablo II explicaba 
que la repetición de estos pecados con-
tra los demás muchas veces termina 
consolidando una “estructura de pe-
cado” que llega a afectar el desarrollo 
de los pueblos. Muchas veces esto se 
inserta en una mentalidad dominante 
que considera normal o racional lo 
que no es más que egoísmo e indiferen-
cia. Este fenómeno se puede definir 
“alienación social”: «Está alienada 
una sociedad que, en sus formas de or-
ganización social, de producción y de 
consumo, hace más difícil la realiza-
ción de esta donación y la formación 
de esta solidaridad interhumana». No 
es sólo una norma moral lo que nos 
mueve a resistir ante estas estructuras 
sociales alienadas, desnudarlas y pro-
piciar un dinamismo social que res-
taure y construya el bien, sino que es 
la misma «conversión del corazón» la 
que «impone la obligación» de reparar 
esas estructuras. Es nuestra respuesta 
al Corazón amante de Jesucristo que 
nos enseña a amar. 
184. Precisamente porque la repara-
ción evangélica posee este fuerte sen-
tido social, nuestros actos de amor, de 
servicio, de reconciliación, para que 
sean eficazmente reparadores, requie-
ren que Cristo los impulse, los motive, 
los haga posibles. Decía también san 
Juan Pablo II que «para construir la 
civilización del amor» la humanidad 
actual tiene necesidad del Corazón de 
Cristo. La reparación cristiana no se 

José Alessio



Tiempo Latinoamericano � 89

puede entender sólo como un conjunto 
de obras externas, que son indispensa-
bles y a veces admirables. Esta exige 
una mística, un alma, un sentido que le 
otorgue fuerza, empuje, creatividad in-
cansable. Necesita la vida, el fuego y 
la luz que proceden del Corazón de 
Cristo. 
Reparar los corazones heridos 185, 
186: 
185. Por otra parte, tampoco le basta 
al mundo, ni al Corazón de Cristo, una 
reparación meramente externa. Si 
cada uno piensa en sus propios peca-
dos y en sus consecuencias en los 
demás, descubrirá que reparar el daño 
hecho a este mundo implica además el 
deseo de reparar los corazones lasti-
mados, allí donde se produjo el daño 
más profundo, la herida más dolorosa. 
186. Un espíritu de reparación «nos 
invita a esperar que toda herida pueda 
sanar, aunque sea profunda. La repa-
ración completa parece a veces impo-
sible, cuando las posesiones o los seres 
queridos se pierden permanentemente, 
o cuando determinadas situaciones se 
han vuelto irreversibles. Pero la inten-
ción de reparar y de hacerlo concreta-
mente es esencial para el proceso de 
reconciliación y el retorno de la paz al 
corazón». 
Enamorar al mundo 
205. La propuesta cristiana es atrac-
tiva cuando se la puede vivir y mani-
festar en su integralidad; no como un 
simple refugio en sentimientos religio-
sos o en cultos fastuosos. ¿Qué culto 

sería para Cristo si nos conformára-
mos con una relación individual sin in-
terés por ayudar a los demás a sufrir 
menos y a vivir mejor? ¿Acaso podrá 
agradar al Corazón que tanto amó que 
nos quedemos en una experiencia reli-
giosa íntima, sin consecuencias frater-
nas y sociales? Seamos sinceros y 
leamos la Palabra de Dios en toda su 
integralidad. Pero por esta misma 
razón decimos que tampoco se trata de 
una promoción social vacía de signifi-
cado religioso, que en definitiva sería 
querer para el ser humano menos de lo 
que Dios quiere darle. Por eso necesi-
tamos culminar este capítulo recor-
dando la dimensión misionera de 
nuestro amor al Corazón de Cristo. 
206. San Juan Pablo II, además de ha-
blar de la dimensión social de la devo-
ción al Corazón de Cristo, se refirió a 
«la reparación, que es cooperación 
apostólica a la salvación del mundo». 
Del mismo modo, la consagración al 
Corazón de Cristo «se ha de poner en 
relación con la acción misionera de la 
Iglesia misma, porque responde al 
deseo del Corazón de Jesús de propa-
gar en el mundo, a través de los miem-
bros de su Cuerpo, su entrega total al 
Reino». Por consiguiente, a través de 
los cristianos «el amor se derramará 
en el corazón de los hombres, para edi-
ficar el cuerpo de Cristo que es la Igle-
sia y construir una sociedad de 
justicia, paz y fraternidad». 
 
(Los subrayados son nuestros).

Carta Encíclica DILEXIT NOS



� Tiempo Latinoamericano90

LA JUSTICIA TARDÓ,  
PERO LLEGÓ 1

1 2 
La condena al ex secretario penal Car-
los Otero Álvarez fue un acto de repa-
ración judicial ante la complicidad de 
un poder institucional con el terrorismo 
de estado. El Tribunal Oral Federal 2 
de Córdoba, con jueces de otras juris-
dicciones, el 31 de marzo de este 2025, 
le aplicó la pena de tres años de pri-
sión, con ejecución condicional, por el 
delito de incumplimiento de los debe-
res de funcionario público y abuso de 
autoridad, en 93 hechos de allanamien-
tos ilegales, privaciones ilegítimas de 
la libertad, torturas, abusos sexuales y 
homicidios de presos políticos que es-
taban también bajo su responsabilidad; 
como en mi caso y el de mi esposa 
Marta Juana González, asesinada el 11 
de octubre de 1976 luego de ser reti-
rada de la cárcel por el Ejército. Se 
trató en todos los casos de presos alo-
jados en la cárcel de San Martín (UP1-
Córdoba) con causas judiciales por 
aplicación de la ley 20840, de seguri-

dad nacional; es decir, procesados bajo 
la jurisdicción del juzgado federal 
donde actuaba el secretario penal Car-
los Otero Álvarez. 
     Cinco meses después, el 22 de 
marzo de 1977, - hace 48 años - en el 
penal de Sierra Chica, ante el propio 
Otero Álvarez y el juez Zamboni Le-
desma pedí explicaciones y reclamé in-
vestigación del crimen. Nunca 
investigaron.  
     Recuperada mi libertad, en 1984 in-
sistí ante la justicia federal. El llamado 
“juicio por la verdad histórica” en el 
2003 fue la primera resolución judicial 
que estableció la verdad real de los he-
chos. En el 2008 puse en conocimiento 
del Consejo de la Magistratura de la 
Nación la incongruencia ética del juez 
Otero Álvarez con su anterior actua-
ción como secretario penal durante el 
terrorismo de estado. Ante ello, con 
premura, renunció y se acogió a la ju-
bilación, dejando abstracto un pronun-

1  Con este título fue publicado en el diario “Perfil”, el 5-4-25, una versión más breve de este es-
crito. 
2  Querellante en la causa judicial

JUICIO A LA COMPLICIDAD JUDICIAL

LUIS MIGUEL BARONETTO 2 



Tiempo Latinoamericano � 91

ciamiento definitivo. 
     En el 2010 fueron condenados los 
máximos jerarcas militares Videla, 
Menéndez y otros por los fusilamien-
tos de la UP1. Pero la jueza Garzón de 
Lascano separó del expediente a los 
funcionarios judiciales denunciados. 
Padecimos el calvario de esa “causa 
maldita” que les quemaba las manos a 
jueces y fiscales de la democracia. Di-
lataron el proceso judicial con artima-
ñas leguleyas y connivencias 
inocultables. Algunos se inhibieron por 
“amistad íntima”; otros fueron más ac-
tivos. El juez Jaime Díaz Gavier, de 
positiva actuación en otras causas, en 
el 2012 defendió públicamente a su 

socio del Tribunal, el imputado Otero 
Álvarez, declarando que era “una per-
sona de bien y de una conducta inta-
chable. Tengo la certeza de que 
aquellos episodios de los cuales se lo 
acusa son infundados” (La Voz del In-
terior,4-09-2012). Aquellos “episo-
dios” a esa fecha ya eran crímenes 
juzgados. Y la condena actual ratificó 
la acusación fundamentando la con-
ducta reprochable de su “hombre de 
bien”. La “certeza” de este juez, ac-
tuando como defensor “ad hoc”, tuvo 
varas distintas. 
     En el 2017 buscaron invisibilizar el 
juicio a los magistrados con el con-
curso del poder mediático; y arrinco-

Fotografía: Sebastián Salguero



� Tiempo Latinoamericano92

Luis Miguel Baronetto

nando las audiencias en los recovecos 
de un antiguo palacio – sede del TOF2 
- para no contaminar las torres sagra-
das de la justicia federal. Fueron con-
denados un juez y un fiscal; pero el 
Tribunal que presidió el juez Julián 
Falcucci absolvió al exsecretario penal 
Carlos Otero Álvarez por considerarlo 
un simple “fedatario”.  
     La Cámara de Casación Penal en el 
2020 anuló esa absolución y ordenó un 
nuevo juicio con tribunal distinto. Las 
pruebas documentales fueron los mis-
mos expedientes que Otero Álvarez 
tuvo en sus manos, elaboró y firmó. 
Los testigos sobrevivientes relataron 
sus primeras declaraciones de deten-
ciones ilegales y torturas, ante las au-
toridades judiciales de entonces, 
presenciadas y rubricadas por el secre-
tario penal imputado.  
     Aunque la condena de tres años pa-
reció exigua en relación a los siete so-
licitados por la fiscalía y nuestras 
querellas, coincidimos con lo que el 
fiscal Carlos Gonella concluyó su ale-
gato afirmando que: “Acá el sentido de 
la condena…es dar el mensaje de que 
la persona responsable de estos graves 
crímenes no debe quedar impune”. 
     La condena llegó 49 años después 
de los hechos criminales, casi medio 
siglo. La verdad y la justicia se impu-
sieron, aunque demoraron mucho y eso 
facilitó la impunidad biológica de 
otros.  
     Como dijimos al inicio del juicio: 
“Lo importante de este largo camino 

no fueron las piedras, sino las formas 
de sobrepasarlas.” Fue posible por la 
persistencia de un grupo de familiares 
y amigos de los fusilados de la UP1 
que mantuvo viva la memoria y el re-
clamo de justicia, muchos de ellos y 
ellas que no llegaron a este final. Tam-
bién con la decidida y permanente 
compañía de nuestra querida amiga 
Sonia Torres, Abuela de Córdoba. Y 
los iniciales patrocinios de Rubén 
Arroyo, de la LADH (Liga Argentina 
por los Derechos Humanos) y María 
Elba Martínez del SERPAJ (Servicio 
Paz y Justicia); y nuestras actuales abo-
gadas Patricia Chalup y Adriana Gen-
tile. En honor a la verdad también 
algunas presencias gremiales y políti-
cas acompañaron; aunque hubiésemos 
sentido menos soledad y mayor celeri-
dad, si también se hubieran sumado 
apoyos más contundentes de quienes 
promovieron otros juicios por delitos 
de lesa humanidad.     
     Costó, pero se realizó el único juicio 
a la complicidad civil, judicial, en Cór-
doba. Con todas las garantías constitu-
cionales que les fueron negadas a 
nuestros muertos y a todas las víctimas 
del terrorismo de estado. 
     Llegó la justicia demorada por las 
complicidades del propio poder judi-
cial, que hizo todo lo posible por dejar 
estos delitos en la impunidad, en aras 
de salvar el “honor” de la sagrada fa-
milia. En esta Córdoba de apellidos 
doctorales, herencias oligárquicas y fa-
milias intocables inmersos en el con-



 Tiempo Latinoamericano � 93

LA JUSTICIA TARDÓ, PERO LLEGÓ

servadurismo liberal y católico, que 
legos e ignorantes – como nos calificó 
el mismo imputado - hayamos obte-
nido una condena, desde el mismo pa-
lacio que creían de propiedad 
exclusiva, resulta una afrenta intolera-
ble.  
     Les ganó el compromiso persistente, 
el no bajar los brazos y las aspiraciones 
de justicia. ¡Está visto y probado! Al-
gunas “ignorancias” son capaces de 
destronar la soberbia y la petulancia. Si 
nuestra ignorancia sirvió para evitar la 
impunidad, ¡bienvenida sea! 
 
La primera sensación personal después 
del veredicto condenatorio fue haber 
honrado la memoria de mujeres y hom-
bres víctimas del accionar delictivo de 
este funcionario judicial. Marta puede 
descansar en paz porque avanzamos en 
justicia. Y su memoria la mantiene re-
sucitada no sólo en la familia, sino en 
nuevas luchas que levantan su testimo-
nio, como el barrio que lleva su nom-
bre o la escuela que la recupera como 
maestra en Villa El Libertador. De 

algún modo, este paso de Justicia, tam-
bién hace realidad la profecía bíblica 
inscripta en su epitafio del Memorial 
del cementerio San Vicente: “Tus 
muertos revivirán. Y en el país de las 
sombras, darán luz.” (Isaías,26) 
     Afrontamos las contrariedades de 
un proceso judicial inmerso en un con-
texto político adverso. No es poca cosa 
que ante las sombras del embate a las 
instituciones que padece nuestra demo-
cracia desde las más altas esferas del 
poder, haya visto la luz esta condena 
por delitos de lesa humanidad. No les 
sirvió, ni les servirán, la negación de 
las violaciones de los derechos huma-
nos ni las apologías generadoras de 
odios y violencias.   
     Este hecho judicial enseña que vale 
la pena empujar en todas las instancias; 
no bajar los brazos y dar los pasos ne-
cesarios cuando existe convencimiento 
de una causa justa, que reclama accio-
nes. Son las que sustentan la espe-
ranza, que nunca es pasiva porque se 
construye con el esfuerzo y el aporte 
colectivo.  



� Tiempo Latinoamericano94

Complicidad Judicial en Córdoba

FUNDAMENTOS DE LA CONDENA  

A OTERO ÁLVAREZ

El 5 de mayo de este 2025 los jueces 
Mario Eduardo Martínez, José María 
Escobar Cello y Facundo Zapiola, 
que integraron el Tribunal Oral 
Federal 2, de Córdoba, en el juicio 
que tuvo como único imputado al ex 
secretario penal Carlos Otero 
Álvarez, dieron a conocer los 
fundamentos de la sentencia 
condenatoria, que contiene 358 
páginas. Publicamos extractos de las 
valoraciones emitidas por el Tribunal. 
 

Pruebas 

“…Conforme a la caudalosa prueba 
incorporada al debate, el imputado 
tomó conocimiento de los delitos que 
decidió no denunciar cuando el 
Departamento de Informaciones (D2) 
elevaba las actuaciones al Juzgado; en 
el marco de las declaraciones 
indagatorias recibidas a los imputados 
por la supuesta infracción a la ley 
20.840 -víctimas de los delitos que 
ponían en conocimiento-1; al dejar 
constancia en los expedientes del 
fallecimiento del imputado -víctima 

del delito- que motivara su 
sobreseimiento por extinción de la 
acción penal por muerte del 
imputado2. Asimismo, la prueba 
directa que implica la declaración de 
Luis Miguel Baronetto y de los demás 
testimonios que las partes acordaron 
tener por incorporados a este proceso 
tales como los del abogado Rafael 
Vaggione, del abogado Miguel García, 
del doctor Luis Eugenio Angulo, 
doctor Rodolfo Moreno, como 
también la prueba documental e 
instrumental que, por medio de un 
elemental sentido de percepción de la 
realidad acontecida y probada en 
autos, permite aseverar que los hechos 
delictivos fueron conocidos por el 
encartado Carlos Otero Álvarez en el 
ejercicio de sus funciones de 
secretario judicial y que, 
consecuentemente, se encontraba 
obligado a denunciarlos.” 
     ...“Se ha corroborado efectivamente 
que los delitos que tenían como 
víctimas a los imputados por la ley 
20.840, conocida como ley 

1  Se refiere a los delitos de allanamientos ilegales, privación ilegítima de la libertad, torturas, 
abusos, etc..
2  Se refiere al delito de homicidios de los presos políticos retirados de la cárcel UP1, que estaban 
bajo jurisdicción y responsabilidad de la Justicia Federal de Córdoba.



 Tiempo Latinoamericano � 95

“antisubversiva”, fueron conocidos 
tanto por el secretario penal, como por 
el juez y fiscal. Ahora bien, ¿dicha 
situación exime al secretario en su 
obligación a denunciar? Siguiendo los 
lineamientos de la Cámara Federal de 
Casación Penal, se concluye que el 
hecho de que tanto el juez como el 
fiscal, actuantes en la misma época 
conociesen esos hechos delictivos y 
no los hayan investigado, no exime la 
obligación del ex secretario Otero 
Álvarez de denunciarlos.”…“Cabe 
destacar, la relación laboral existente 
entre el juez y el secretario penal 
permite afirmar que Otero Álvarez 
tenía pleno conocimiento de que el 
juez Zamboni Ledesma omitiría, 
deliberada y sistemáticamente, 
cumplir con la obligación prevista en 
el art. 164 del CPMP. Tan es así que, 
cuando la Cámara Federal de 
Apelación de Córdoba, en algunos 
casos, ordenaba investigar los hechos 
ilícitos puesto en conocimiento por las 
víctimas en sus respectivas 
declaraciones, el juez Zamboni 
Ledesma disponía realizar unas 
mínimas diligencias probatorias, 
siempre las mismas, para culminar, 
inexorablemente, en el archivo de las 
actuaciones”. 
     “Así las cosas, Otero Álvarez, 
cumpliendo su función de secretario, 
participaba en todos los actos 
procesales donde las víctimas de 
delitos de torturas, privaciones 
ilegítimas de libertad, robos, abusos, 

etc., ponían en conocimiento de los 
funcionarios judiciales actuantes de 
tales hechos. El art. 164 del CPMP no 
establecía una eximición para el 
funcionario público de menor rango, 
tan es así que claramente establece 
que: “Toda autoridad…”; por ello, no 
resulta un argumento válido pretender 
eximirse de la obligación legal 
diciendo que en el mismo acto tomaba 
conocimiento de los hechos ilícitos el 
juez máxime cuando resultaba sabido 
que dicho magistrado, 
sistemáticamente, omitía denunciar 
y/o investigar. Destáquese que se 
atribuye al imputado la comisión por 
omisión de 93 (noventa y tres) hechos 
ilícitos.” 
     “Recuérdese, incluso, que el 
entonces secretario tomaba 
conocimiento por comunicados 
militares y/o noticias periodísticas del 
fallecimiento de varias de las personas 
que habían declarado ante su 
presencia torturas, privación ilegítima 
de libertad, etc., por supuestos 
“enfrentamientos armados” o 
“intentos de fuga”, limitándose a 
certificar dicha información. No cabe 
duda alguna la existencia de un 
comportamiento omisivo, ya que una 
persona que declaró ante los 
funcionarios judiciales haber sido 
privada ilegítimamente de su libertad, 
haber padecido torturas, negando los 
hechos por los cuales se los había 
obligado a firmar una confesión, que 
repentinamente aparezca muerta 



� Tiempo Latinoamericano96

exigía, necesariamente, una denuncia 
para su investigación. Sobre el punto, 
cabe reiterar lo manifestado por Luis 
Baronetto quien relató que durante el 
año 1977 -detenido en el “Penal de 
Sierra Chica”- recibió la visita del 
fallecido Juez Federal Adolfo 
Zamboni Ledesma, magistrado a cuya 
disposición se encontraba detenido y 
su secretario, Carlos Otero Álvarez, 
ante quienes denunció delitos de 
acción pública sin que los 
funcionarios tomaran medida alguna. 
Agregó que: “solicitó explicación y la 
investigación de la muerte de su 
esposa acontecida el 11 de octubre de 
1976 al ser retirada de la cárcel del 
barrio San Martín de la ciudad de 
Córdoba, recibiendo como respuesta 
por parte del secretario Otero Álvarez 
la lectura de un comunicado militar 
(...) cuyo contenido era una falacia” 
(fs. 117). Sostuvo, que en la misma 
entrevista hizo saber que el 
comunicado militar resultaba falso en 
su contenido al punto tal que, incluso 
en la entrevista que anteriormente el 
juez había mantenido con otro 
detenido, aquel ya le había comentado 
que era testigo de un caso de 
“fusilamiento (...) que fue comunicado 
por el comandante del III Cuerpo del 
Ejército (...) como ‘intento de fuga’” 
(fs. 117/118). Señaló que su esposa 
también se hallaba a disposición del 
mismo magistrado y que “no se inició 
en esa ocasión –año 1977- ninguna 
investigación para determinar las 

circunstancias y los autores del 
asesinato” (fs. 118). 
     “Respecto de lo sucedido a Marta 
Juana González de Baronetto, caben 
reiterar las constancias del expediente 
“c/Baronetto Luis Miguel p.ss.aa. 
Asociación Ilícita calificada e 
infracción a la ley 20.840” (Expte. 19-
B-75). En su declaración indagatoria 
receptada el 11 de septiembre de 
1975, declaró que tras producirse un 
allanamiento de su domicilio durante 
la madrugada y su detención por 
personal policial permaneció seis días 
privada de la libertad en el 
Departamento de Informaciones 
donde fue encapuchada y esposada 
siendo sometida a apremios ilegales 
como golpes de puño e insultos. 
Aseveró que en una ocasión la 
desvistieron y la manosearon. 
También le echaron agua en el rostro 
y en la nariz para producirle una 
sensación de asfixia y le contaron que 
habían mutilado a la hija mientras le 
hacían tocar lo que serían sus dedos. 
Agregó que le hicieron firmar 
distintos papeles de los que desconoce 
su contenido. En forma expresa negó 
el contenido del acta que se hizo 
cuando se produjo el allanamiento en 
su hogar. El acta en la que consta la 
declaración indagatoria está rubricada 
por Carlos Otero Álvarez, que 
intervino como secretario (fs. 5/6). 
Conforme lo ya señalado, con fecha 
11 de octubre de 1976, la nombrada 
fue asesinada por personal de las 

Complicidad Judicial en Córdoba 



 Tiempo Latinoamericano � 97

fuerzas de seguridad.” 
     “Además de lo expresado, también 
cabe señalar que Otero Álvarez 
conocía lo que les sucedía a los 
abogados particulares que ejercían el 
derecho de defensa de los detenidos 
(ej. Vaca Narvaja). Sobre dicho 
aspecto, el abogado Rodolfo Ignacio 
Salvador Moreno, manifestó que fue 
defensor de la familia Baronetto y 
Pihen hasta diciembre de 1975 
renunciando por la difícil situación de 
los abogados que defendían a aquellos 
imputados. Relató que el 24 de 
diciembre de 1975 allanaron su casa a 
las 10.00hs y se llevaron a su esposa 
quien recién recuperó su libertad a las 
23hs.. Así, decidieron irse a Venezuela 
y sus defendidos nombraron como 
letrado al Dr. Luis Eugenio Angulo.  
     “A su turno, el Dr. Angulo refirió 
que Otero Álvarez trató de 
blanquearle que los abogados 
particulares no podían ingresar a las 
cárceles que estaban bajo la órbita de 
las fuerzas armadas, siendo la única 
salida que fueran representados por la 
defensa oficial, lo que fue comunicado 
a la familia Baronetto quienes 
decidieron designar al defensor 
oficial, Dr. Eduardo Molina. Lo 
último mencionado es un eslabón más 
del cúmulo probatorio que demuestra, 
fehacientemente, el conocimiento por 
parte de Carlos Otero Álvarez, en 
ejercicio de su función pública, de la 
violación sistemática de todos los 
derechos de las personas privadas 

ilegítimamente de su libertad, víctimas 
de gravísimos delitos y su clara 
decisión de omitir cumplir con el 
mandato legal previsto en el art. 164 
del CPMP (ley 2372). El imputado 
adquirió aquel conocimiento de 
delitos de acción pública en 
cumplimiento de su rol de secretario 
penal del Juzgado Federal N° 1 de 
Córdoba y, como tal, era funcionario 
público alcanzado por la norma ritual 
de mención.”  
     “Otra situación paradigmática que 
demuestra, con toda evidencia, aquella 
postura de cumplir formalmente con 
la función pública, pero omitiendo 
deliberadamente y sistemáticamente 
las obligaciones legales inherentes al 
cargo, surge del acta de inspección 
ocular realizada en el Departamento 
de Informaciones de la Policía de la 
Provincia de Córdoba en el marco de 
la investigación sobre el homicidio del 
estudiante de medicina Horacio 
Siriani, el 15 de abril de 1975, 
dejándose constancias que en el lugar 
estaban el resto de los detenidos: 
“Tendidos en el suelo, cubiertos sus 
rostros con capuchas”, sin que surja 
algún pedido de explicación ni 
denuncia para tal situación.” 
 

Calificación legal 

“Consideramos que los hechos 
punibles que se encuentran 
acreditados… corresponden ser 
encuadrados en el delito de abuso de 
autoridad en la modalidad de 

FUNDAMENTOS DE LA CONDENA A OTERO ÁLVAREZ



� Tiempo Latinoamericano98

incumplimiento de los deberes de 
funcionario públicos prevista en el art. 
248 del Código Penal”. “Se encuentra 
corroborado el comportamiento 
omisivo de Otero Álvarez 
quien, en ejercicio de su 
función pública como 
secretario penal, tomó 
conocimiento de delitos de 
acción pública sin que 
cumpliera la obligación de 
denunciar conforme lo 
establecía el art. 164 del 
CPMP (Ley 2372). Sobre 
el punto, recuérdese que la 
norma procesal citada 
establecía: “Toda autoridad o todo 
empleado público que en ejercicio de 
sus funciones adquiera el 
conocimiento de un delito que dé 

nacimiento a la acción pública, estará 
obligado a denunciarlo a los 
funcionarios del Ministerio Fiscal, al 
Juez competente, o a los funcionarios 

o empleados superiores de 
policía en la Capital y 
Territorios Federales. En 
caso de no hacerlo, 
incurrirán en las 
r e s p o n s a b i l i d a d e s 
establecidas en el Código 
Penal”. La norma 
transcrita resulta clara en 
cuanto que impone dicha 
obligación a todo 
funcionario público, 

estando plenamente acreditado que 
Carlos Otero Álvarez ostentaba dicha 
calidad funcional.  
     “Se determinó que, en forma 

Complicidad Judicial en Córdoba 

Siguiendo los 
lineamientos de la 
Cámara Federal de 
Casación Penal, se 

concluye que el hecho de 
que tanto el juez como el 
fiscal, actuantes en la 

misma época conociesen 
esos hechos delictivos y 

no los hayan investigado, 
no exime la obligación del 

ex secretario Otero 
Álvarez de denunciarlos.

Fotografía: Adrián Camerano



 Tiempo Latinoamericano � 99

sistemática, reiterada y deliberada, el 
imputado decidió incumplir con la 
imposición de la norma procesal que 
lo obligaba a denunciar los delitos que 
tomaba conocimiento en el ejercicio 
de su función. Corresponde encuadrar 
la conducta omisiva del nombrado 
Otero Álvarez, como autor en el delito 
de incumplimiento de los deberes de 
funcionario público” en 93 hechos 
expuestos detalladamente en la 
primera parte de la sentencia. 
 

Sobre la pena 

Para establecer la pena los jueces 
consideraron: “Siguiendo los 
lineamientos previstos en el Código 
Penal, como circunstancia agravante 
tomamos en consideración la 
naturaleza de los hechos calificados 
como delitos de lesa humanidad, la 
cantidad de hechos atribuidos (93) que 
implican un mayor grado de 
afectación al bien jurídico protegido 
por la norma. De otro costado, como 
circunstancias atenuantes tenemos en 
cuenta la edad del imputado a la fecha 
de los hechos; su lugar dentro de la 
estructura judicial…la falta de 
antecedentes penales; el transcurso del 
tiempo desde los hechos (casi 
cincuenta años) y la duración del 
proceso (17 años) que, aun cuando no 
eliminan los efectos del delito en la 
historia de las víctimas y del país por 
ser de lesa humanidad, constituyen 
circunstancias que deben ser 
consideradas desde lo personal, como 

circunstancias atenuantes para la 
individualización de la pena. 
Asimismo, debemos considerar la 
edad actual del imputado que 
evidencia total falta de peligrosidad.” 
El Tribunal, por unanimidad, resolvió 
“condenar a Carlos Otero Álvarez 
como autor penalmente responsable 
del delito de Incumplimiento de los 
deberes de funcionario público -Abuso 
de autoridad-, e imponerle en tal 
carácter, la pena de tres años de 
prisión, en la modalidad de ejecución 
condicional (art. 26 C.P.); y la 
inhabilitación especial por el doble de 
tiempo, accesorias legales y costas”.  
 

Apelación 

Las querellas apelaron parcialmente la 
resolución, y que se dicte la condena 
con la calificación y el grado de 
responsabilidad solicitada, sin nuevo 
juicio. Se fundamentó en el art. 458, 
inc. 2 del CPPN, que habilita al 
querellante recurrir la sentencia 
condenatoria cuando “se haya 
impuesto una pena privativa de la 
libertad inferior a la mitad de la 
recurrida”, ya que “importa una 
inobservancia y errónea aplicación de 
la ley sustantiva por la arbitraria 
valoración de los agravantes del caso”. 
Por lo que se requiere tener en cuenta 
“la gravedad y contexto de los 
crímenes cometidos”. Vale recordar 
que la parte querellante y la Fiscalía 
solicitaron la pena de siete (7) años de 
prisión.-

FUNDAMENTOS DE LA CONDENA A OTERO ÁLVAREZ



� Tiempo Latinoamericano100

MEMORIA EN DOCUMENTOS

1 - DE LOS FRANCISCANOS CONVENTUALES AL EMBAJADOR 
DE LA DICTADURA1 

 
El 4 de octubre de 1976, el Embajador argentino ante la Santa 
Sede, Dr. Rubén Blanco, envío a Fray Vitale Bommarco, Ministro 
General de los Frailes Menores Conventuales, una carta “en oca-
sión de la celebración del 750 aniversario del tránsito de San Fran-
cisco de Asís” para manifestarle su “admiración por la obra 
ejemplar de Iglesia que esa Orden ha venido cumpliendo a lo largo 
de los siglos.” Añadió que “También en la República Argentina los 

1  La documentación de los Archivos de la Secretaría de Culto – Cancillería Ar-
gentina (1971-1981), que se publica aquí en forma íntegra y textual, fue citada 
en el libro “Beato Obispo Enrique Angelelli – Elaboración, Ocultamiento y 
Negación del Crimen; del que es autor Luis Miguel Baronetto, editado por el 
Centro Tiempo Latinoamericano – Casa Angelelli, Córdoba, 2022.



 Tiempo Latinoamericano � 101

hijos de San Francisco han dejado una huella imperecedera de es-
piritualidad y de servicio para con los pobres. (…).” 
 
El Superior general le respondió el 30 de diciembre de ese año, 
casi tres meses después de recibir aquel saludo protocolar. En los 
meses anteriores Fray Vitale Bommarco viajó a Argentina, para 
obtener de primera mano la información sobre el asesinato de uno 
de los suyos, Fray Carlos de Dios Murias, el 18 de julio de 1976 en 
Chamical, La Rioja. 
 
Una copia del texto completo de la carta en italiano, con la tra-
ducción al castellano anexada, envió el Embajador Blanco al Mi-
nistro de Relaciones Exteriores y Culto, de la dictadura militar. 
Reproducimos la carta traducida.

Peregrinación hacia el lugar del Martirio en Bajo de Lucas, Chamical, La Rioja.



� Tiempo Latinoamericano102

Roma, 30 de diciembre de 1976 
Su Excelencia RUBÉN V. M. BLANCO 
Embajada de la República Argentina 
Ante la Santa Sede  
Piazza S. Luigi dei Francesi, 37 
00186 – Roma 

 
Excelencia:  
He recibido el augurio que gentilmente ha dirigido a la Orden en 
ocasión del 750° aniversario de la muerte de nuestro fundador, San 
Francisco de Asís. Le agradezco y retribuyo de todo corazón todos 
los mejores augurios para Usted y Familia con el auspicio que la 
bendición del Santo de Asís dé paz y felicidad a todos vosotros. 
 
He pensado que su carta querría ser también una participación a 
la Orden en coincidencia con la solicitud que he presentado a la 
Secretaría de Estado acerca de los luctuosos acontecimientos que 
han afectado en Argentina a un religioso nuestro, el P. Carlos de 
Dios Murias. También por esta razón he querido esperar, antes de 
contestar, para tomar directamente contacto con el ambiente en 
que viven nuestros religiosos, habiendo programado desde hace 
tiempo la visita canónica a América Latina. 
 
Puedo decirle ahora que el recuerdo del P. Carlo, del sacerdote 
matado con él y del Obispo local, desaparecido en circunstancias 
misteriosas, es profundamente vivo no sólo entre nuestros religio-
sos, sino sobre todo entre los fieles de Chamical y de la zona. He 
recogido el dolor y el estupor por el modo con que ha sido efec-
tuado el hecho. 
 
Desgraciadamente, he deducido que, en esta circunstancia, las Au-
toridades no han hecho cuanto podían aclarar un hecho que ha tur-
bado la población, la Iglesia local y también nuestra Orden 
Franciscana. He creído por lo tanto mi deber elevar mi protesta 
ante la Secretaría de Estado, a fin de que se hiciera todo lo posible 
para garantizar la incolumidad y el ejercicio de un servicio sacer-
dotal que nuestros religiosos desarrollan en Argentina desde 1955. 
Una ulterior prueba de indiferencia frente a tales hechos es ofre-
cida por cuanto ha sucedido después de mi partida de Chamical. 



 Tiempo Latinoamericano � 103

Por iniciativa de los fieles se había inaugurado, el 9 de diciembre, 
una Cruz de madera sobre una base de cemento en el lugar en que 
los dos sacerdotes habían sido matados. Pocos días después tam-
bién ese signo de fe cristiana y de reconocimiento ha sido destruido 
con la dinamita, y también esta vez se ha notado la falta de un com-
promiso en hacer luz sobre el gravísimo episodio de intolerancia y 
ofensa al recuerdo cristiano de los muertos. 
 
Puede imaginar, Excelencia, mi estado de ánimo y el sentido de 
malestar en que se encuentran los religiosos que han mirado siem-
pre a la Argentina como a una patria de adopción para ellos, es-
forzándose en el transcurso de tantos años en colaborar, con plena 
dedicación y amor, por el progreso religioso y social de esa gente. 
 
Agradeciéndole, por lo tanto, su gentileza por el augurio francis-
cano del mes de octubre pasado, le solicito de hacer cuanto esté 
en sus posibilidades para que sean aclarados los acontecimientos 
descriptos y para que se entienda que la libertad religiosa sirve a 
todos. 
 
Me consuela en este pedido lo que he podido leer en “L’Osservatore 
Romano” del 29 de diciembre acerca del Mensaje de adhesión a la 
“Jornada de la Paz” por parte del Presidente de la República Ar-
gentina, Jorge Rafael Videla. Son nobles sentimientos que honran 
a quien los ha expresado y comportan un debido compromiso para 
una Nación que quiere sentirse cristiana y generosamente tendida 
hacia la Paz de todos en Cristo. 
 
Acepte, Excelencia, los sentimientos de mi distinguida considera-
ción, renovándole el augurio para un Feliz Año para Usted, su Fa-
milia y para la Nación que representa. 
 

dev.mo Fr. Vitale N. Bommarco 
 

MEMORIA EN DOCUMENTOS



� Tiempo Latinoamericano104

2 - EL EMBAJADOR BLANCO  
INFORMA AL CANCILLER GUZZETTI 
(Hay un sello: “SECRETO”) 

N°16/17 “S” – Letra ESSED, 
SIONA 
Roma, 14 de enero de 1977 

 
Su Excelencia el Señor Ministro de Relaciones Exteriores y Culto 
Contraalmirante César A. Guzzetti 
Buenos Aires 
 
                        OBJETO: Nota Superior Franciscanos s/ asesina-
tos La Rioja, muerte obispo y atentado crucifijo. 
 
Tengo el honor de dirigirme a Vuestra Excelencia con el objeto de 
informar sobre una nota de la Curia Generalicia de la orden de los 
Franciscanos, recibida el día 7 del corriente en esta Embajada 
(agregado 1) (con su correspondiente traducción del italiano). 
 
La nota de los franciscanos, que firma el Padre Vitale Bommarco, 
acusa recibo de una nota anterior del suscripto, de fecha 4 de oc-
tubre 1976 (ver agregado 2), remitida como conmemoración al 
cumplirse el 750° aniversario de la muerte de San Francisco de 
Asís. A partir de dicho argumento, la nota se refiere a los distintos 
hechos acaecidos en la provincia de La Rioja, que sucesivamente 
llevaron a la muerte de dos sacerdotes, el obispo diocesano – esta 
última en un accidente automovilístico -, y el atentado perpetrado 
contra un crucifijo erigido en el lugar del asesinato al que se aludió 
más arriba. Según el Padre Bommarco, tales episodios han ocu-
rrido mientras las autoridades “no han hecho cuanto podían por 
hacer luz sobre un hecho que ha conmovido a la población, la Igle-
sia local y también la Orden franciscana”. Asimismo, y no obstante 
reiteradas manifestaciones en contrario, el Superior de los fran-
ciscanos, mientras elogia la personalidad del Padre Murias, insiste 
en atribuir a la muerte del Obispo Angelelli la concurrencia de 
“circunstancias misteriosas”. Por último, el Padre Bommarco ex-
presa las esperanzas que le inspira el texto del mensaje que el 
Excmo. Señor Presidente de la Nación enviara en adhesión al 



 Tiempo Latinoamericano � 105

mensaje papal sobre la Jornada Mundial de la Paz 1977. Llama 
la atención que de la nota del Padre Bommarco no surge que el 
Superior franciscano haya mantenido contactos con autoridades 
argentinas durante su permanencia en la República. 
 
La nota sobre la que aquí se informa, viene a añadirse a otros an-
tecedentes sobre la misma cuestión. Que fueron tratados por las 
notas “S”330/76, “S”300/76, “S”294/76, “S”277/76, “S”269/76, 
“S”222/76 de esta Embajada, aparte de comunicaciones intercam-
biadas por otras vías. 
La redacción de la nota no tiene características tales que requie-
ran una respuesta. En efecto, ella misma es presentada como una 
respuesta a una mía anterior. Sin embargo no puede ocultarse que 
ella plantea la subsistencia de un estado de ánimo entre los reli-
giosos franciscanos, del todo semejante al que se percibe en la 
Secretaría de Estado (cfr nota ESSED, SIONA N° 24 “S”). Por otra 
parte, el lapso prolongado que transcurre entre la fecha de mi 
nota de saludo – en el mes de octubre - , y esta contestación del 
30 de diciembre, es indicativo de una intención que va más allá 
del acuse de recibo protocolar, resultando evidente que se ha to-
mado mi nota de saludo como un pretexto para dejar sentada una 
solicitud: que el Embajador ante la Santa Sede “haga cuanto sea 
posible a fin de que se haga la luz sobre los hechos descriptos y 
para que se comprenda que la libertad religiosa beneficia a todos”. 
 
Al igual que en el caso informado en la nota ESSED, SIONA N° 24 
“S”, este nuevo paso de la Orden Franciscana demuestra que la 
Iglesia todavía espera 1. Un gesto del Gobierno argentino, ten-
diente a dar una explicación de los hechos ocurridos; y 2. El otor-
gamiento de las seguridades del caso, a fin de que episodios 
semejantes no vuelvan a repetirse. 
 

Esta nota fue redactada el 11-1-1977  
Dios guarde a Vuestra Excelencia. 
(sello de la Embajada Argentina ante la Santa Sede)                   
(firma) 

Rubén V.M. Blanco 
Embajador

MEMORIA EN DOCUMENTOS



� Tiempo Latinoamericano106

La Editorial Vaticana publicó las homi-
lías radiales del beato mártir Enrique 
Angelelli. El libro de 1410 páginas re-
produce – en un solo volumen - todos 
los textos recopilados por nuestro Cen-
tro Tiempo Latinoamericano. Tal como 
lo expone la “Nota a la Edición Ita-
liana”, las homilías “fueron inicial-
mente editadas a cargo del Centro 
Tiempo Latinoamericano en cuatro 
tomos. El primero, publicado en 1996, 
recogió los textos de los años 
1968,1969 y 1970. El Tomo II, con las 
homilías del año 1971, fue editado en 
1998; en el 2012 fue el turno del Tomo 
III, incluyendo las predicaciones de los 
años 1972 y 1973. En el 2014, año en 
el que fueron condenados dos de los 
militares que ordenaron el homicidio 
del obispo, se imprimió el Tomo IV, 
correspondiente a las homilías de los 
años 1974, 1975 y 1976.”  
 
     El proyecto de la editorial vaticana 
tuvo un trabajo de varios años, desde 
que el obispo Marcelo Colombo plan-
teó su posibilidad, en el marco de las 

actuaciones canónicas que llevó ade-
lante en Roma para el reconocimiento 
del martirio y la canonización de los 
mártires riojanos. Desde nuestro Cen-
tro Tiempo Latinoamericano pusimos 
a disposición los textos digitalizados; 
y tuve a mi cargo la redacción de la re-
seña biográfica que se publica en esta 
edición italiana. Abarca los distintos 
períodos de su vida, desde su Córdoba 
natal, sus estudios en el Seminario, que 
concluyeron en Roma, donde fue orde-
nado sacerdote en 1949. Su variada ac-
tividad pastoral en sus primeros años, 
hasta la consagración episcopal como 
auxiliar de la arquidiócesis de Cór-
doba. Y su último período, como titular 
de la diócesis riojana desde 1968 hasta 

ANGELELLI  

EN ITALIANO



 Tiempo Latinoamericano � 107

el 4 de agosto de 1976 cuando fue ase-
sinado por la dictadura que imple-
mentó el terrorismo de estado. 
     El título de la obra italiana “In as-
colto di Dio e del Popolo” (En escucha 
de Dios y del Pueblo), no sólo resume 
la consigna tantas veces recomendada 
por el obispo Angelelli – con un oído 
en el Evangelio y otro en el Pueblo -, 
sino que la extiende a la dimensión 
universal al irradiarse hacia todas las 
latitudes desde la difusión potenciada 
por la editorial vaticana. Más aún, 
cuando el propio Papa Francisco ha 
querido dejar escritas sus reflexiones 
en el prefacio de la obra, que íntegra-
mente reproducimos en forma sepa-
rada, en esta edición de nuestra revista.     
A su vez el arzobispo Marcelo Co-
lombo, ahora presidente de la Confe-
rencia Episcopal Argentina, en su 
introducción expresa: “Con veneración 
y respeto presento a los lectores estas 
páginas que recogen los pensamientos 
y la propuesta pastoral del Padre An-
gelelli a través de sus homilías. Vene-
ración porque veo la huella de Dios en 
sus palabras apostólicas. Respeto a 
quienes dieron su vida por su pueblo 
sin escatimar esfuerzos desde ningún 
punto de vista. Su figura brilla nítida y 
profética en el horizonte de la Iglesia 
argentina, mientras nos muestra con 
apasionado amor evangélico el camino 
de los pobres, de los jóvenes, de la co-
munidad cristiana construida en 

Cristo”. El actual arzobispo de Men-
doza expresa “el agradecimiento a su 
primer editor en Argentina, el Centro 
Tiempo Latinoamericano” y “a la Li-
brería Editrice Vaticana que, siendo 
obispo de La Rioja (2013-2018), aco-
gió mi preocupación para que el pen-
samiento de Angelelli, transmitido 
principalmente en sus homilías, pu-
diera llegar a lectores de otras latitudes 
y culturas”. Luego, algunas pinceladas 
que ilustran al obispo mártir: “’Está 
linda, La Rioja’, solía decir Angelelli 
cuando llegaban los momentos duros y 
difíciles. La esperanza le permitió ver 
más allá de las amenazas y persecucio-
nes que provenían de quienes no com-
prendieron su mensaje -que en realidad 
era el de Cristo- y preferían defender 
sus privilegios económicos y de clase 
enmascarándolos tras falsos razona-
mientos sobre la fe religiosa. El pro-
ceso canónico destinado a proclamar 
su martirio, así como los trámites judi-
ciales previos ante los tribunales nacio-
nales argentinos permiten comprender 
el drama de los últimos días de la vida 
de Monseñor Angelelli. Su ministerio 
pastoral fue saboteado brutalmente por 
el terrorismo de Estado y sus protago-
nistas de la época en Argentina”. Y 
concluye sus reflexiones: “Frente a 
este sagrado patrimonio eclesial cons-
tituido por la vida y el ministerio pas-
toral, así como por la enseñanza y el 
martirio de Enrique Angelelli, no nos 



� Tiempo Latinoamericano108

corresponde la posición de espectado-
res, ni de lectores pasivos de una co-
lección de bellos textos. Con su 
mensaje fresco y vibrante, estas homi-
lías nos impulsan a escribir, como dis-
cípulos del Maestro de Nazaret, 
nuestra propia página en el Libro de la 
Vida.” 
 
     La “Nota a la edición italiana” re-
produce características y particularida-
des de los escritos del obispo mártir, 
con la información que proporciona es-
pecialmente la introducción del 4to 
tomo de Misas Radiales, publicadas en 
el 2014, el año de la sentencia judicial 
que condenó a dos de los militares res-
ponsables del crimen del obispo. 
Agrega dos aclaraciones “para esta edi-
ción italiana hemos querido añadir la 
colección de poemas escritos por An-
gelelli, que dan una medida aún mejor 
de su alma noble de pastor guiado por 
el Pastor Supremo. Y, para una lectura 
razonada de las homilías, quisimos ela-
borar un título para cada una”. En este 
caso, - agregamos - con el propósito de 
señalar, de algún modo, lo medular de 
su contenido, sin alterar el orden cro-
nológico de los escritos de Monseñor 
Angelelli, elaborados cada semana, al 
calor de la actividad pastoral, como 
textos orientadores de sus predicacio-
nes en las Misas celebradas en la Ca-
tedral riojana, cada domingo a las 8 hs., 
de la mañana, que fueron transmitidas 
por LV14, la radio de La Rioja. 

     Para quienes hemos trabajado desde 
hace más de 40 años en mantener viva 
la memoria de nuestro maestro y tes-
tigo fiel del Evangelio, y pudimos re-
coger sus escritos de los principales 
archivos de La Rioja, publicando las 
homilías de las misas radiales pronun-
ciadas durante los ocho años del epis-
copado riojano, la publicación de la 
Editorial Vaticana representa no sólo 
un reconocimiento a la ardua y pa-
ciente tarea de nuestro equipo de tra-
bajo, sino especialmente la valoración 
de la palabra del pastor asesinado 
capaz de iluminar y motivar una viven-
cia cristiana profunda y fiel a Dios y al 
Pueblo. 
 
     Verificamos con satisfacción que 
aquella paciente y laboriosa siembra de 
memoria haya germinado en una pro-
ducción editorial de trascendencia, que 
pone la palabra del obispo y mártir de 
los pobres al alcance de tantos y tantas 
hermanos y hermanas, que inspirados 
en la reflexión evangélica, viven y lu-
chan para que el proyecto de las bien-
aventuranzas se construya sobre sus 
bases de justicia y fraternidad. 
 

Luis Miguel Baronetto (CTL)   

ANGELELLI EN ITALIANO



 Tiempo Latinoamericano � 109

PAPA FRANCISCO: MONSEÑOR ANGELELLI,  
NO ES UN HÉROE SINO UN MÁRTIR 

Publicamos el prefacio que el Papa Francisco escribió en el 
2019 para el libro “Enrique Ángel Angelelli. En la escucha a 
Dios y al Pueblo”, que recopila sus homilías de 1968 a 1976, 
editado por la Librería Vaticana en 2024.

Cada hombre, cada mujer, cada creyente: todos somos un don del 
Señor, un don muy precioso. Cada uno de nosotros es un don para 

todos y toda la Iglesia, que se concreta en un contexto, en un tiempo y 
en un lugar muy específico. Somos dones concretos, para la gente con-
creta y de este modo somos también un regalo para todos, en la simpli-
cidad de la vida que vivimos. En efecto, cuanto más crecemos en la 
amistad con el Señor y con los demás, más se suavizan los rencores, las 
asperezas, las incompatibilidades, o más exactamente, dejan de ser un 
obstáculo para la comunión y se convierten paradójicamente en nuestro 
modo único e irrepetible de ser, el color específico del don que somos 
para los demás. 

Todos somos, por lo tanto, dones; y, sin embargo, la Iglesia re-
conoce en los santos personas que son dones de un modo un poco más 
amplio, es decir, universal: por eso son canonizados, para que su exis-
tencia y su amistad puedan llegar también a las personas, a los lugares, 
a los contextos y tiempos que no son los más cercanos a ellos. De hecho, 
los santos son hermanos tan parecidos a Jesús que pueden ser referentes 
seguros (en el ejemplo, en la enseñanza y en la amistad y la devoción) 
para cada Hijo de Dios. Para que todos estemos más unidos con el Padre 
y con nuestros hermanos, más parecidos a Jesús, más unidos como her-
manos entre nosotros. 

El beato mártir Enrique Angelelli, obispo de La Rioja, fue y 
sigue siendo un regalo del Señor para la Iglesia en Argentina. Un hombre 
de una gran libertad y de un gran amor por cada persona: amigo o ad-



� Tiempo Latinoamericano110

versario, hermano o enemigo. Un obispo verdaderamente católico, por-
que está unido a la Iglesia universal en la escucha y en la obediencia fi-
lial al Papa y en su compromiso tenaz por implementar las instrucciones 
y los impulsos del Concilio Vaticano II en su diócesis. 

Es muy linda por ejemplo – diría también conmovedora – la 
manera en que comunica a su gente el encuentro que tuvo con Pablo VI 
en ocasión de la visita ad limina Apostolorum; con el mismo entusiasmo 
transmite a los fieles el resultado del encuentro y los mensajes y cartas 
recibidas de Roma. Al mismo tiempo, a pesar de los peligros y la cre-
ciente hostilidad de los adversarios; a pesar de los miedos y amenazas, 
cumple el mandato de ser pastor del rebaño de la Iglesia. Un rebaño que 
no está destinado a encerrarse en la sacristía, sino a difundir el amor de 
Dios, acogido y celebrado en los sacramentos, en la vida común del tra-
bajo, de la familia, de las asociaciones, de la solidaridad. 

No creo que Angelelli fuera un héroe, sino un verdadero mártir. 
(Y así lo ha reconocido la Iglesia). El mártir testimonia que, si el corazón 
y la mente están en Dios, en él siempre surgen actitudes: el amor sincero 
hacia todos y el rechazo de toda cualquier instrumentación y atajos para 
el interés propio o la vida tranquila, cuando están en juego los derechos 
y la vida de los más débiles, de los marginados, de aquellos que – deci-
mos hoy – están en las periferias. Por eso Monseñor Angelelli y sus ho-
milías, recogidas en este volumen titulado “En la escucha a Dios y al 
Pueblo”, pueden ser también fuente de inspiración y de crecimiento en 
el discernimiento evangélico de los desafíos y situaciones que cada uno 
de nosotros está llamado a experimentar en la Iglesia y en la vida pro-
fesional y familiar. 

Monseñor Angelelli fue también un pastor de los sencillos: va-
loró la piedad popular (vinculada a lugares, tiempos, fiestas de esa tierra 
y de esa gente) para alentar la adhesión del pueblo – en unidad y solida-
ridad – a Cristo y a la Madre Iglesia. Su predicación era verdaderamente 
popular –como lo testimonia este volumen -, dirigida a todos y accesible 
a todos: anclada también en las circunstancias concretas de la vida social 
para mostrar que el Evangelio no es una idea y la fe no es una creencia. 
La fe en Cristo, de hecho, es la aceptación de una relación que cambia 
nuestro corazón, nuestra mente y en el modo en que nos miramos a nos-
otros mismos y a los demás.  

El Evangelio nos hace mirar (perdonen el juego de palabras), 
observados y observantes con amor. 

Octubre 2019, Francesco   

PAPA FRANCISCO: MONSEÑOR ANGELELLI

Ilustración pág. 109, detalle mural del artista Rodolfo Carmona, templo de Ulapes, La Rioja.



 Tiempo Latinoamericano � 111

El domingo 11 de mayo se vivió una 
jornada profundamente emotiva y 
significativa en la parroquia Nuestra 
Señora de la Misericordia, en el 
corazón del barrio Ameghino Norte de 
la ciudad de Córdoba. Allí, vecinos, 
militantes y organizaciones sociales se 
reunieron para conmemorar el 51º 
aniversario del martirio del Padre 
Carlos Mugica y celebrar los 10 años 
del Movimiento Carlos Mugica, 
reafirmando su compromiso por tierra, 
techo y trabajo. 
     Presidida por el Padre Melchor 

López,  el «Vicario de los pobres», la 
Misa fue el eje espiritual de un día que 
unió memoria, fe y lucha. En el marco 
del domingo del Buen Pastor, se 
recordó a Mugica como un verdadero 
pastor del pueblo, cuya vida estuvo 
marcada por la entrega, el compromiso 
social y el amor a los más humildes. Su 
legado, vivo en cada barrio y en cada 
lucha, fue honrado no solo con 
palabras, sino también con gestos 
concretos de unidad y esperanza. 
     Luego de la celebración litúrgica, la 
comunidad compartió un almuerzo 
colectivo –una verdadera “ranchada”– 

acompañado de expresiones artísticas 
de los barrios, en un clima fraterno de 
reivindicación y pertenencia popular. 
Fue una jornada de afirmación de 
valores: la justicia social, la memoria 
activa y el protagonismo de quienes 
día a día construyen comunidad desde 
abajo. 
 
Testimonios que inspiran 

 

Marco Galán, referente del 
Movimiento Carlos Mugica, expresó: 
“Hoy conmemoramos la vida del Padre 
Mugica y también celebramos los 10 
años de este movimiento que lucha por 
una patria inclusiva, justa y fraterna. 
Estamos muy contentos por la 
participación de tantas familias y 
organizaciones que se sumaron a esta 
jornada. Compartimos la comida como 
una forma de comunidad, de 
resistencia y de alegría.” 
     Ilda Bustos, dirigente sindical, 
también compartió su vivencia: 
“La figura de Mugica representa a la 
Iglesia con los pobres y por la justicia 
social. Su legado crece cada día más, 
sobre todo cuando hay gestos como los 

Homenaje al Padre MUGICA  
y 10 años del Movimiento que lleva su nombre

CARMEN CALDERÓN 

En CÓRDOBA



� Tiempo Latinoamericano112

del Papa Francisco, que transforman 
las palabras en hechos. La memoria es 
esencial: es lo que nos va a permitir 
recuperar el camino, incluso en 
tiempos difíciles.” 
     Marta Corzo destacó la dimensión 
espiritual del encuentro: 
“Recordamos a Jesús Buen Pastor y al 
Padre Mugica, pastor del pueblo. Fue 
una celebración hermosa y muy 
concurrida, en un día espectacular, en 
unidad con todas las organizaciones 
que forman parte de la Mutual.” 
     Por su parte, el Padre Melchor 
López sintetizó el sentido profundo de 

la jornada: 
“El Padre Mugica fue un buen pastor 
que dio la vida por su pueblo. Hoy 
seguimos su obra: la construcción de 
comunidad, la defensa de trabajadores 
y trabajadoras, y la centralidad de la 
voz de quienes no tienen voz. Damos 
gracias a Dios por su vida y su legado.” 
     Este 11 de mayo no fue solo una 
conmemoración, sino una reafirmación 
de principios y sueños colectivos. 
Como dijera Mugica: “El camino es 
con el pueblo”. 

Homenaje al Padre Mugica


