
� Tiempo Latinoamericano14

Estamos en un campo minado. 

 
Vivimos en un campo minado. Cual-
quier expresión pública sobre la situa-
ción social es rápidamente interpretada 
desde el prisma ideológico y entonces 
se descalifica desde uno u otro lado de 
la grieta. Esto inhibe bastante a la hora 
de emitir una opinión; caer bajo la Ci-
mitarra ideológica es un riesgo que 
pocos quieren correr. Imagino que por 
esa razón callan muchos referentes, no 
sólo políticos sino también culturales 
y religiosos. 
     Sin embargo, hay que hablar, poner 
palabras a lo que se ve. Tal vez así po-
damos avanzar, si empezamos nom-
brando la realidad para que al menos 
las cosas se vean también desde otra 
perspectiva. 
     Por ejemplo, en la comunidad que 
acompaño, en el conurbano profundo, 
se ve que las necesidades de la gente 
crecen, que las porciones de comida 
que repartimos antes alcanzaban y 
ahora no, y hay más gente que pide con 

vergüenza porque nunca vino a pedir. 
Y hay niños que comen con más ham-
bre la única comida fuerte del día...Po-
dríamos hablar también del 
crecimiento de la gente que vende en 
las ferias barriales, el aumento del true-
que, porque los precios de las cosas no 
paran de subir al ritmo en el que crece 
la angustia de los más sufridos y de las 
familias de clase media. También au-
mentan los robos...y la violencia que 
tiene múltiples causas, pero una de 
ellas es la frustración. 
     Ante esta realidad surgen algunas 
preguntas: ¿Es realmente necesario 
este sufrimiento? ¿Por qué las solucio-
nes a los problemas económicos siem-
pre afectan a los más castigados? ¿Y 
por qué los que más tienen quieren 
convencernos de que el esfuerzo 
mayor deben hacerlo principalmente 
los más necesitados y la clase media? 
     A este punto no faltará quien em-
piece con el discurso del reparto de 

A la urgencia de los Pobres,  
responder con Eficacia Evangélica

RAFAEL VELASCO, SJ 
PROVINCIAL DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS EN ARGENTINA Y URUGUAY



Tiempo Latinoamericano � 15

culpas, al que los argentinos somos tan 
afectos; pero el problema es que la 
gente no come excusas. Nos hemos 
acostumbrado a discutir sobre clichés 
y frases hechas, pero eso solo distrae; 
no ayuda. De acuerdo a los diversos in-
tereses, hemos sido inducidos a ningu-
near a los pobres hasta el punto de 
caricaturizarlos como “vagos”, “plane-
ros”, viciosos, de ese modo se los sitúa 
en el lugar de «incapacitados» (a quie-
nes se clienteliza) o de «despreciables» 
(porque son representativos de una ar-
gentina que no queremos ver). Pero lo 
cierto es que la gente más castigada no 
responde a los clichés; busca trabajo, 
busca darle algo mejor a sus hijos...y 
cada vez les alcanza menos porque se 
ha determinado que ellos y la clase 

media tienen que pagar la fiesta que hi-
cieron otros.  
     No les vendría mal a los funciona-
rios darse una vuelta por los barrios, 
ver las consecuencias de sus decisiones 
en la vida de tanta gente que sale a pe-
learla todos los días, aunque vaya per-
diendo por goleada. No vendría mal 
para las fuerzas del cielo y las huestes 
opositoras de la tierra, mirar con el co-
razón más que con las ideologías. 
     Pero en este campo minado demen-
cial decir que hay gente que la está pa-
sando muy mal te hace acreedor de un 
rosario de reproches y hablar de justi-
cia social te coloca en el rincón de los 
amigos del autor de “El Capital”. Pero 
se ve que el asunto no es nuevo, lo 
prueba un texto de hace más de dos mil 

Fotografía: Axel Stelzner



� Tiempo Latinoamericano16

años: «escuchen esto los que pisotean 
al indigente para hacer desaparecer a 
los pobres del país, ustedes falsean las 
balanzas y aumentan los precios de 
trigo, ustedes venden al pobre por di-
nero o lo cambian por un par de sanda-
lias.» (Amos 8, 5 - 6).  
     Lo antiguo del problema no debería 
distraernos de su actualidad. Es tiempo 
de dolor, por eso es hora de desactivar 
las minas discursivas y de escuchar ho-
nestamente el gemido que viene desde 
la realidad. 
 
Una comprensión desde la Biblia… 

 
Un texto que sigue teniendo vigencia 
para leer la realidad es el legendario de 
Caín y Abel. 
La Violencia Fratricida 
El mito de Caín y Abel intenta respon-
der a la pregunta de por qué existe la 
violencia entre nosotros, no solo en la 
época de los primeros padres en la fe, 
sino en todo momento de la historia de 
la humanidad, por eso se elige el len-
guaje del mito. 
     Se nos dice que Caín era el hermano 
mayor, por lo tanto, el que se llevaba 
todo, el heredero, además era agricul-
tor, es decir que pertenecía a la cultura 
que dio origen a los asentamientos hu-
manos, la cultura sedentaria, que en la 
época del escrito viene a ser la cultura 
central. 
     Abel por su parte es el menor, por lo 
tanto, no es el bendecido, además es 
pastor. Los pastores tenían mala fama, 
de ser ladrones y deshonestos, vivían 
en las periferias de las ciudades lle-

vando el ganado aquí y allá, era la cul-
tura periférica. 
     El texto dice entonces que hay dos 
culturas. Y también dos cultos, dado 
que cada uno ofrece a Dios el fruto de 
su cultura, Caín frutos de la tierra, y 
Abel las primicias del ganado. 
     Dios mira con agrado la ofrenda de 
Abel, la de uno de los de la periferia. Y 
eso genera la envidia y la intolerancia 
de Caín. Caín, el fuerte, no tolera al 
que tiene otra cultura y otro culto. No 
tolera al buen tipo al que Dios bendice. 
Por eso lo mata. 
     La violencia surge del más fuerte 
sobre el más débil, del centro a la peri-
feria; Es fruto de la intolerancia del 
más fuerte al otro que tiene diversa cul-
tura y diverso culto. Un autor dice que 
la primera víctima de la humanidad es 
un hombre bueno al que Dios amaba, 
un mártir. Se nos dice poco de Abel y 
lo fundamental es que Dios lo mira con 
agrado…y por eso es asesinado. 
     Emanuel Levinas dice que la pre-
gunta de Dios (“¿a dónde está tu her-
mano?”) revela cómo Dios concibe al 
ser humano: Como un ser responsable, 
que debe responder por su hermano, 
por el más débil. 
     La respuesta de Caín revela el indi-
vidualismo del que solo atiende a su 
juego… ¿acaso soy el guardián de mi 
hermano? Ninguna responsabilidad 
por el débil se acepta, son pobres por-
que quieren, sufren porque son vagos, 
mueren porque se lo merecen… 
     Dios detiene la cadena de venganzas 
(marcando a Caín) …Y Caín al ser pre-
servado, peor expulsado; va errante y 

Rafael Velasco



Tiempo Latinoamericano � 17

funda una ciudad y tiene un hijo. A los 
dos les pone el mismo nombre Henoc. 
Ese nombre tiene, en su raíz, la palabra 
Educación. Pareciera que Caín, con el 
tiempo, encuentra que el remedio a la 
violencia es la educación. 
     La educación es un camino para 
sacar el hermano que hay en nosotros, 
pero implica esfuerzo, es el modo de 
frenar a Caín, de transformarlo en her-
mano y no en violento y fratricida. 
     Nuestras escuelas y centros educa-
tivos en esta cultura que tiene bastante 
de fratricida tienen la misión de educar 
a Caín, de ayudar a vencer la violencia. 
 

Una violencia espiritual… 
 
Esta situación Caínita que estamos vi-
viendo hoy, en estos tiempos de ajuste, 
recrea el relato bíblico, peor además 
tiene una consecuencia más honda, es 
un estado de violencia espiritual, por-
que le roba a los pobres no solo el sus-
tento, la seguridad y la salud, sino que 
además le roba “su tiempo de hombre”, 
como dice Marechal en el “Adán Bue-
nos Aires”. Allí relata en la excursión 
del protagonista -junto con Shultze- 
por los infiernos, que en el infierno de 
los avaros hay un empresario que ha 
explotado a sus empleados hasta hacer-
les perder la salud y la vida, ahora en 
el más allá está aterrado porque cree 
que ellos en cualquier momento apare-
cerán para hacerle pagar el mal que les 
hizo en vida; y ante la mirada sorpren-
dida de Adán Buenos Aires y su amigo, 
les dice: “Lo que más me angustia es 
haberles robado su tiempo de hombre. 

Al afirmar que les robé su tiempo de 
hombres, digo su tiempo de cantar, de 
reír, de contemplar y de saber. ¡Y aquí 
viene la gran diablura teológica! Por-
que, al robarles todo eso, les he robado 
quizás el instante único, la sola opor-
tunidad a que tiene derecho hasta el 
hombre más ruin: la oportunidad de 
mirar sin sobresaltos una flor o un 
cielo; la de oír sin angustia la risa de 
sus chicos y el canto de sus mujeres; la 
de hallar, entonces, que la vida es dura 
pero hermosa, que por un Dios les fue 
dada, y que ese Dios es bueno.” 
     He aquí la diablura de lo que nos 
pasa. Por eso como Iglesia tenemos 
una misión fundamental de ayudar para 
devolvernos ese tiempo de hombre, de 
mujer que nos permita contemplar sin 
sobresaltos el rostro de los hijos e hijas, 
que nos permita gozar de la vida que 
nos muestra su rostro amoroso y 
bueno. Esa tarea de devolvernos la ale-
gría y la conciencia de que hay un Dios 
bueno y nos ama, es tarea de todos. 
 
En este contexto… ¿cómo actuar con 

eficacia evangélica? 

 
Ante esta realidad lo primero y funda-
mental que puede ayudarnos es con-
templar a Jesús, autor y consumador de 
nuestra fe, como dice la Carta a los He-
breos. Mirar su praxis y desde ahí plan-
tearnos la praxis de la Iglesia. Y desde 
ahí “Ve y obra tú de la misma manera”. 
 

La praxis de Jesús:  

 
Es interesante re visitar este texto en la 

A la urgencia de los Pobres, responder con Eficacia Evangélica



� Tiempo Latinoamericano18

versión del Evangelio de Marcos. Mc. 
6, 14 – 34. Allí hay mucho para con-
templar y desde ahí reflectir y sacar 
provecho como dice Ignacio de Lo-
yola. 
     Hay un pueblo sufrido y sufriente. 
Acaban de matar a Juan, el profeta, es-
peranza de muchos, y el pueblo está 
desorientado y además con hambre. 
¿Qué hace Jesús? 
No va primero a la acción concreta. 
Primero les Enseña la Palabra de Dios 
largo rato. No olvidarnos que somos 
La Iglesia. Nuestro sentido está en 
Dios. Hablar de Él, predicarlo. De 
hecho, lo que hace Jesús es darle un 
sentido al Pueblo para lo que va a venir 
y para lo que pasó. 
     Por un lado, lo que pasó: la tristeza 
de la muerte de Juan. Explicar la Pala-
bra de Dios que habla de la muerte de 
los Testigos, los mártires (hablar de los 
mártires a nuestro pueblo y ponerlos en 
contexto del Plan de Dios). Y no debe-
mos abandonar la memoria de los már-
tires no como una letanía quejosa sino 
como una inspiración esperanzada. 
Hace ya varios años Pedro Casaldáliga 
decía… “Algunos creen que ya es hora 
de cambiar nuestros paradigmas. 
Hasta les parece que los mártires es-
torban en esta memoria post moderna 
y post militante. Al aire de la decep-
ción, amigos y enemigos vienen lan-
zando preguntas provocadoras… entre 
ellas ¿qué queda de la opción por los 
pobres? Espero que no acabemos pre-
guntándonos qué queda del Evange-
lio.” (El cuerno del jubileo. Madrid 
1998) 

     Me quiero detener en la necesidad 
de hablar de Dios. No alcanza con 
hacer lo de Dios, hay que hablar de 
Dios, un Dios encarnado presente y 
vivo en este mundo, un Dios que da 
sentido para vivir y para luchar… Me 
da la impresión que hemos renunciado 
muy fácilmente a hablar de Dios, en 
pos de no ser impositivos, por culpa de 
aquellos tiempos, hemos dejado de ha-
blar de Jesús, tenemos vergüenza de 
celebrarlo, orar, celebrarlo…Y al final 
entonces la gente se va con los evangé-
licos más escapistas o con movimien-
tos ultra conservadores, ellos si hablan 
de Dios, ponen a la gente en contacto 
con un dios que probablemente nos-
otros no compartimos del todo, pero lo 
hacen…y nosotros hemos dado solo el 
pan, pero nos falta ofrecer el sentido, 

Rafael Velasco

No les vendría mal a los  

funcionarios darse una vuelta 

por los barrios, ver las  

consecuencias de sus  

decisiones en la vida de tanta 

gente que sale a pelearla 

todos los días, aunque vaya 

perdiendo por goleada. No 

vendría mal para las fuerzas 

del cielo y las huestes  

opositoras de la tierra, mirar 

con el corazón más que con 

las ideologías.

“

”



Tiempo Latinoamericano � 19

explicar la Palabra largo rato, como 
Jesús, porque será eso y no una teoría, 
ni una organización ideológica (sola-
mente) la que ayudará a sostener la 
lucha mucho tiempo. (Los perros y la 
Liebre).  
     Segundo: Hablar del sentido que 
tiene compartir los panes. Crear comu-
nidad, poner cada uno de lo que se ali-
menta... Lo que va a ocurrir a 
continuación. Hacer comunidades, 
desde abajo.  
     Aquí hay una interpretación de ten-
dencia protestante que habla de que en 
ese episodio Jesús hace que la gente 
comparta los panes que ya tenía, pero 
no se animaba a compartir, que el mi-
lagro es vencer el egoísmo, generar So-
lidaridad. 
     De todos modos, sea como sea, para 
que se sacie el hambre primero orga-
niza a la gente en pequeñas comunida-
des (de 100 y de 50); son sus discípulos 
los que tienen que ayudar a organi-
zarse; luego hace que los discípulos 
pongan primero de lo que tienen, de lo 
que los alimenta, es decir que para que 
se dé comunidad, los que están más 
cerca de Jesús tienen que comenzar 
compartiendo de lo suyo, no viendo 
como consiguen 200 denarios para 
comprar..., ellos comparten lo que los 
alimenta, que es poco y pobre, pero lo 
ponen en manos de Jesús, luego Jesús 
los bendice, los ofrece al Padre y desde 
ahí se reparten y comparten…lo que 
ocurre, según esta interpretación es que 
al ver que Jesús y los suyos comparten, 
la gente también lo hace y así comen y 
sobra;  se da la abundancia del reino. 

Los apóstoles además luego tienen que 
servir las mesas y recoger las sobras, la 
misión del servicio al pueblo de Dios. 
La mesa de Herodes. 
Antes Marcos señala otra comida, la de 
Herodes. No están los pobres, están los 
ricos y famosos, los poderosos, de esa 
reunión por criterios vanos, se decide 
la muerte de Juan, el profeta y por tanto 
la desdicha del pueblo. 
     Otra comida, otro modo de tomar 
decisiones. Imaginemos a Juan el Bau-
tista, que está en la prisión y de pronto 
viene un guardia y le corta la cabeza. 
No sabe de dónde viene la decisión, la 
intuirá, peor ciertamente los que deci-
den no ven las consecuencias de lo que 
hacen otros ejecutan, otros sufren, no 
ellos. Un modo herodiano de decidir se 
da muchas veces en organizaciones (a 
veces también religiosas) en las que se 
decide a espaldas de la gente, con cri-
terios oscuros, y termina en la desdicha 
de la gente. 
     Marcos nos pone ambas comidas 
como un díptico para alertarnos res-
pecto de los criterios y de qué mesa 
elegimos. Y no confundirnos de elegir 
estar con Jesús, pero con los criterios 
herodianos… 
 

Denuncia y anuncio. 

 
La praxis de la Iglesia en estos tiempos 
entonces, tiene su Luz en esta praxis de 
Jesús. Y tiene claro, concreciones va-
rias de las que vemos actualmente.  
     Primero hablar de Dios. Con pala-
bras y gestos. De manera simple, desde 
la vida del Pueblo de Dios, que tiene su 

A la urgencia de los Pobres, responder con Eficacia Evangélica



� Tiempo Latinoamericano20

propio modo, su propia mística. Seña-
lar esa presencia de Dios, ayudar a es-
cuchar la Palabra desde el Pueblo de 
Dios, generar espacios de oración, de 
encuentro con Dios.  
     Esto desde luego, debe ir unido a 
una praxis solidaria, de lo contrario es 
pura alienación. Desde la praxis con 
los de abajo y los de las periferias (co-
medores, centros de recuperación, tra-
bajo con migrantes, con los pobres…).  
Siguiendo la metáfora del Buen Sama-
ritano (Lc. 10, 25 – 37), la iglesia pri-
mero debe ser samaritana, es decir, 
debe ser compasiva activamente con 
los rotos del camino, con los apalea-
dos, los postergados, compasión y ac-
ción. 
     Luego debe ser Posada en la que los 
apaleados, redimidos por Cristo, pue-
dan recuperarse y seguir su vida, que 
puedan encarar por sus propios pies un 
proyecto de vida. 
     Por último, debe procurar que el 
apaleado/recuperado no vuelva a ser 
apaleado, debe ocuparse de que los pa-
leadores vayan presos, y/o se convier-
tan y cambien. Ese es trabajo de 
compasión también, es parte del “prin-
cipio Misericordia” al decir de Jon So-
brino. 
 

Esta tarea implica no sólo acción 

sino también incidencia, discurso, 

razones. 

 
Tratando de explicitar sus razones: uni-
versidades, centros de estudio, lugares 
donde se da contenido ideológico a la 
propuesta del reino de Dios. Cita Ella-

curía… “la universidad debe encar-
narse con los pobres.” “Debe ser cien-
cia de los que no tienen voz, el 
respaldo intelectual de los que en su 
realidad misma tienen la verdad y la 
razón, aunque sea a veces a modo de 
despojo, pero que no cuentan con las 
razones académicas que justifiquen su 
verdad y su razón” (Discursos Univer-
sitarios UCA 1979). 
     Desde la incidencia política: la Igle-
sia no tiene que tener prerrogativas, 
pero si tiene derecho a expresarse 
sobre los temas que nos atañen a todos, 
y esa capacidad debe utilizarse para le-
vantar la voz en favor de los pobres y 
ayudar a que se encuentren caminos de 
mayor justicia social... 
     Es una tarea como la de Jesús: de-
nuncia y anuncio...el resultado debería 
ser el del Moltman...naturalmente cru-
cificado. 
“Este camino de Esperanza es un   
desafío no menor en estos tiempos tur-
bulentos. Hoy más que nunca, la Uni-
versidad jesuita puede ser fuente de 
Esperanza; pero para ello debe ser ge-
nuina, debe ser –al decir de Jürgen 
Moltman- contemporánea como cris-
tiana y cristiana como Contemporá-
nea. Ya que “Únicamente teniendo la 
valentía de ser diferentes de los demás, 
podrán existir para los demás y signi-
ficar algo para los demás. Ahora bien, 
sólo serán diferentes de los demás 
cuando en la fe y en la oración se iden-
tifiquen con Jesús, que para los sabios 
fue un necio, para los piadosos un es-
cándalo y un revolucionario para los 
gobernantes, siendo por eso, natural-

Rafael Velasco



Tiempo Latinoamericano � 21

mente, crucificado.”1  
 

Concluyendo con realismo... 

 
Este camino es un camino arduo y se 
debe transitar con un ojo en la utopía y 
con otro en el camino, con un corazón 
lleno de Dios y con los pies en el ca-
mino, sabiendo que las cosas no suce-
den de manera lineal, que el bien 
posible no es el bien ideal, y que todo 
se da en lucha. Una lucha en pos de esa 
Ciudad Invisible de la que habla Marco 
Polo al Gran Kan, y que se da en lucha 
con la ciudad infernal que habitamos 
ya… 
“El atlas del Gran Kan contiene tam-
bién los mapas de las tierras prometi-
das visitadas con el pensamiento pero 
todavía no descubiertas o fundadas; la 
Nueva Atlántida, Utopía, la Ciudad del 
Sol, Océana, Tamoé, Armonía, New-
Lanark, Icaria. Pregunta Kublai a 
Marco: —Tú que exploras en torno y 
ves los signos, sabrás decirme hacia 
cuál de estos futuros nos impulsan los 
vientos propicios. —Para llegar a esos 
puertos no sabría trazar la ruta en la 
carta ni fijar la fecha de llegada. A 
veces me basta un escorzo abierto en 
mitad mismo de un paisaje incon-
gruente, un aflorar de luces en la nie-
bla, el diálogo de dos transeúntes que 
se encuentran en medio del trajín, para 
pensar que partiendo de allí juntaré 
pedazo a pedazo la ciudad perfecta, 
hecha de fragmentos mezclados con el 
resto, de instantes separados por inter-
valos, de señales que uno manda y no 

sabe quién las recibe. Si te digo que la 
ciudad a la cual tiende mi viaje es dis-
continua en el espacio y en el tiempo, 
ya más rala, ya más densa, no has de 
creer que se puede dejar de buscarla. 
Quizá mientras nosotros hablamos 
está aflorando desparramada dentro 
de los confines de su imperio; puedo 
rastrearla, pero de la manera que te he 
dicho. El Gran Kan estaba hojeando 
ya en su atlas los mapas de las ciuda-
des que amenazan en las pesadillas y 
en las maldiciones: Enoch, Babilonia, 
Yahoo, Butua, Brave New World. Dice: 
—Todo es inútil si el último fondeadero 
no puede ser sino la entrada infernal, 
y allí en el fondo es donde, en una es-
piral cada vez más estrecha, nos sorbe 
la corriente. Y Polo: —El infierno de 
los vivos no es algo que será; hay uno, 
es aquel que existe ya aquí, el infierno 
que habitamos todos los días, que for-
mamos estando juntos. Dos maneras 
hay de no sufrirlo. La primera es fácil 
para muchos: aceptar el infierno y vol-
verse parte de él hasta el punto de no 
verlo más. La segunda es peligrosa y 
exige atención y aprendizaje conti-
nuos: buscar y saber reconocer quién 
y qué, en medio del infierno, no es in-
fierno, y hacerlo durar, y darle espa-
cio.” 
 
 

1  Moltmann, Jürgen; Experimento Esperanza; Madrid, 1974.

A la urgencia de los Pobres, responder con Eficacia Evangélica


