
Tiempo Latinoamericano � 87

Contexto teológico y antropológico 
Brochero es un sacerdote con una for-
mación intelectual filosófica y teoló-
gica, según parámetros de la época, 
caracterizada por una espiritualidad 
agustiniana, de separación alma-
cuerpo. Y una teología que prioriza lo 
espiritual y lo cultual. Por lo tanto, una 
eclesiología fuertemente asentada en la 
institución eclesiástica, como único 
“lugar” para la salvación del alma, con 
menosprecio de lo corporal. En este 
contexto vivido por el joven Brochero, 
que provenía de un hogar humilde, el 
riesgo habitual era un desclasamiento 

cultural, con aspiración de ascenso so-
cial. Pero esta transformación no se 
produjo en su personalidad. Poniendo 
“el oído al pueblo”, aprendió pronto de 
la realidad. 
     Brochero experimentó el fracaso de 
la incomunicación cuando en 1869 – 
con tres años de sacerdote - se hizo 
cargo del Curato de San Alberto, cuya 
sede era San Pedro, en el oeste serrano 
de Córdoba. Cuenta el coterráneo Au-
dino Rodriguez y Olmos1, - que le hizo 
de monaguillo en su niñez santarro-
seña, - que el joven Cura al llegar a su 
destino pastoral preparó con fina y es-

1  Rodríguez y Olmos, Audino, Héroes sin fama, Ed. Paulinas, 1960. Audino Rodriguez y Olmos nació en 
Santa Rosa de Río Primero el 21 de septiembre de 1888 y falleció siendo Arzobispo de San Juan el 3 de 
agosto de 1965.

LUIS MIGUEL BARONETTO - CTL-CASA ANGELELLI

COMUNICACIÓN Y LENGUAJE DEL 

José Gabriel Brochero nació el 16 de marzo 
de 1840 y falleció el 26 de enero de 1914. Su 
amplia y perseverante tarea como Cura en 
Traslasierras cordobesas se destacó en su 
época y trascendió hasta ser canonizado por 
el Papa Francisco en el 2019. La legislatura 
de Córdoba lo propuso como patrono de la 
provincia. En ese contexto, al celebrarse el 
184 aniversario de su natalicio, se realizó el 
conversatorio sobre “Comunicación Broche-
riana”, en el que participamos en base a estos 
apuntes. 

CURA BROCHERO



� Tiempo Latinoamericano88

merada retórica su primera predicación 
como le habían enseñado en el Semi-
nario, iniciándola con una frase del 
texto bíblico en latín. La frustración de 
constatar enseguida que los pocos feli-
greses presentes no lo entendieron, le 
hizo modificar de estilo. La incom-
prensión de quienes lo escuchaban le 
enseñó la primera lección: Debía cam-
biar su forma de comunicarse con el 
pueblo. Desde entonces incorporó en 
su prédica una metodología participa-
tiva y con ejemplos de la nueva reali-
dad transerrana que empezó a 
conocer.2 De algún modo, a Brochero 
se le cayó no sólo la metodología de 
predicación; también el monopolio de 
la palabra, simbolizado en los templos 
de la época con la ubicación estratégi-
camente sobre elevada del “púlpito”.  
 
Proceso de inculturación 
Brochero se deja interpelar por la rea-
lidad en la que encarna su misión pas-
toral. Su manera de hablar o escribir, 
como ha quedado registrado en sus 
cartas, son consustanciales a su incul-
turación, que el teólogo Leonardo Boff 
define como: “El proceso mediante el 
cual la cultura asimila el evangelio a 
partir de sus propias raíces culturales”. 
Esta asimilación, sin embargo, no es 

pasiva. La mediación cultural conlleva 
la incorporación de lo propio y especí-
fico del lugar y el tiempo en el que son 
pronunciadas las palabras. La cultura 
no es sólo un recipiente. Tiene la poro-
sidad suficiente para penetrar la matriz 
evangélica. La relación es dialéctica. Y 
de ese diálogo surgirán nuevas pautas 
y conductas, donde la comunidad vive 
su propia cultura. Es la cultura que se 
amasa cotidianamente en acciones, ex-
presiones, costumbres, relaciones en la 
comunidad y con la naturaleza y los 
medios de trabajo y producción. En 
Brochero la utilización de saberes po-
pulares y expresiones referidas a las 
costumbres rurales de la zona, se per-
ciben claramente como naturales del 
medio en el que vive. No son frases o 
léxicos impostados, sino genuinos, que 
se advierten incluso al considerar los 
destinatarios de sus cartas, y a veces 
hasta en las presentaciones formales 
ante las autoridades donde gestiona 
obras para la zona. En ese andar el cura 
se deja penetrar por la cultura del lugar. 
La utilización de determinados dichos, 
palabras o refranes3 en sus cartas, se-
ñalan que están profundamente incor-
poradas a su modo de ser, forman parte 
de su cultura, no es para la apariencia 
ante los interlocutores, con el fin de 

2  La realidad mundial de fines del siglo XIX, percibida también por la Iglesia Católica, se plasma en la Rerum 
Novarum (de 1891), que reintroduce la problemática de los empobrecidos en la misión eclesial. La preocu-
pación social de Brochero se inserta en este contexto internacional, aunque lo determinante sea “la pobreza 
franciscana”, que caracteriza el Cura como dominante en la zona traserrana. Es la intuición teológica de 
Brochero que surge de su experiencia antropológica.

3  “El buey por el asta y el hombre por la palabra se joden”. (C.,14-8-1904)

Luis Miguel Baronetto



Tiempo Latinoamericano � 89

mover su sensibilidad o despertar 
mayor simpatía. Le nace, y así se ex-
presa. 
     El proceso de inculturación implica 
introducirse en las culturas de otros/as, 
dejarse penetrar por ellas. Supone su-
mergirse en la cultura del tiempo y del 
lugar donde se vive. No como pase má-
gico, sino como proceso, que no es li-
neal, ni unilateral, sino dialogal, 
porque son sujetos y situaciones no in-
dividuales ni únicas, de cuya relación 
surgirán cambios tanto en los protago-
nistas como en el “ambiente” en el que 
actúan. La inculturación requiere el 
diálogo de sujetos activos, no pasivos. 
Y también diálogo de situaciones, con 
diversos polos de la realidad inter in-
fluenciables, que son modificados. No 
hay auténtica inculturación si hay im-
posición, cooptación o asimilación uni-
lateral. Para que se produzcan cambios 
para mayor bienestar de la comunidad, 
el diálogo debe partir desde su mismo 
subsuelo, la identidad de lo que se re-
conoce como propio. (Los satisfechos 
no necesitan; y más aún, rechazan este 
tipo de cambios).  
     Con ello se vuelve a la esencia evan-
gélica del “Et verbum caro factum est”. 
(en griego: kai ó lógos sarj egeneto), 
(jn,1, 14). ¿Cuál es la Palabra que se 
hace carne? ¿Cuál es el “logos”, el 
“verbum” (= el verbo en castellano es 
“acción”, “creación”), que “factum 
est”, “egeneto” = suscitó el “caro” o el 
“sarj” = carne, cuerpo, naturaleza hu-

mana? ¿Qué significa que la Palabra se 
corporiza? ¿Cuál es su lugar en el 
“mundo” cotidiano de las personas y 
los pueblos, las comunidades concretas 
de los sujetos y destinatarios de la 
“Buena Noticia”? No sólo se trata de 
que la Buena Noticia encarne-des-
pierte-suscite-excite (“egeneto”) la 
VIDA en Comunidad, sino que el 
Evangelio (esa Buena Noticia) incor-
pore lo que el pueblo como comunidad 
ya viene valorizando de su vida, así 
como descartando lo que atenta contra 
el diálogo y el encuentro. La palabra se 
corporiza cuando se manifiesta en 
transformaciones de la realidad. Una 
palabra operante, que actúa en el esce-
nario social a través de los sujetos que 
la encarnan y tienen incorporada.4 Pa-
labra que nunca es definitiva, en la me-
dida que los cambios de las realidades 
tampoco lo son. Para que el Evangelio 
sea una buena noticia debe encami-
narse la transformación de las realida-
des de injusticias; es decir poner en 
marcha procesos transformadores. Para 
que el evangelio como proyecto anun-
ciado se concretice en la realidad como 
buena noticia a los pobres, necesitados, 
angustiados, etc… 
     Quizás ayude considerar que la “en-
carnación” divina se hace realidad a 
partir del cuerpo de mujer, (cuerpo 
subyugado y no valorado socialmente); 
y por eso continente de semillas de jus-
ticia y liberación. Cuerpo material que 
tiene sus componentes y un proceso en 

4  Resulta más ajustada la expresión del texto griego: “Sarj” abarca la “naturaleza humana”, en su integralidad. 

COMUNICACIÓN Y LENGUAJE DEL CURA BROCHERO



� Tiempo Latinoamericano90

el tiempo hasta que ve la luz de la 
nueva vida. Y ese proceso se da en un 
lugar geográfico e histórico concreto… 
Con esto, además de acentuar la nota 
de “proceso”, intento responder desde 
la concepción bíblico-semítica integra-
dora, al criterio racionalista dominante 
en occidente que impuso la lectura de 
la “palabra” unida a los conceptos abs-
tractos de raciocinio, pensamiento, 
idea, excluyendo otras formas de co-
municación de la persona humana (y 
del Dios revelado, también). Los sig-
nos religiosos, no sólo bíblicos, mues-
tran “comunicaciones” desde los 
fenómenos naturales, manifestaciones 
culturales y expresiones corporales. 
Está muy vivo en nuestras culturas ori-
ginarias. Procesos similares constata-
mos en las realidades humanas y 
sociales.  
     En la inculturación debe existir un 
intercambio e interacción de sujetos di-
ferentes, individuales o colectivos. El 
diálogo, como todo diálogo auténtico, 
debe tener el doble movimiento de es-
cuchar y ser escuchado. En ese con-
texto, el diálogo exige, provoca y 
genera ENCUENTRO. Sin encuentro 
no nace la COMUNIDAD. “Somos 
mucho más que dos” (Benedetti). El 
diálogo y el encuentro se producen en 
escenarios que se comparten (perspec-

tivas, tareas, obras); y se manifiestan, 
transmiten y contagian COMUNI-
CANDO. Comunicar es un modo de 
salir del propio mundo para extender 
lo que se quiere para bien propio o co-
lectivo. Cuando se utilizan medios de 
comunicación para provocar rupturas, 
divisiones, odios se desvirtúa lo prin-
cipal que es la generación de COMU-
NIDAD-PUEBLO; La amistad social, 
que tiene como base la verdad, la soli-
daridad y la justicia. La primacía del 
YO, del individualismo - personal o 
social-, genera INCOMUNICACIÓN, 
encierro, desprecio, etc.  
     Este proceso es el de la comunica-
ción brocheriana, nutrida de usos y 
costumbres de la cultura serrana. Es 
importante reflexionarlo porque la for-
mación del Cura y su práctica está ti-
roneada por el contexto hegemónico 
del racionalismo enciclopedista, que 
también atraviesa a la teología en la 
contradicción de fe y razón, alma y 
cuerpo, bueno y malo, etc. Después del 
primer fracaso, Brochero incorpora es-
cenarios traserranos o ubica hechos bí-
blicos en la geografía local.5 En sus 
escritos y cartas sus palabras se “cor-
porizan” en objetos, hechos y aconte-
cimientos que permiten una rápida 
comprensión del texto hablado o es-
crito. 

5  Brochero dice: “Hay que evitar las ocasiones de pecado. Si una senda es ocasión de pecado, hay que 
evitar esa senda. Han de hacer como mi macho Malacara, que una vez tropezó yendo de noche por una 
senda de la sierra. Y desde entonces no hay poder humano que lo haga pasar por la misma senda”. O el 
escenario: “Los Reyes Magos cuando se encontraron con Herodes, habían venido por el camino de Dolores 
en busca del Niño Dios recién nacido. Avisados por el Ángel, volvieron por otro camino; atravesando la 
Sierra Grande, siguieron a Santa Fe; y por allí volvieron a su tierra.”

Luis Miguel Baronetto



Tiempo Latinoamericano � 91

Cultura “descerebrada” 
Sin contemplar la integralidad del 
cuerpo humano y social, la comunica-
ción es parcial e incompleta; y más di-
fícil de comprender cuando sólo se 
limita a las palabras pronunciadas o es-
critas. Desde una concepción integra-
dora, la cultura avanzó superando la 
visión parcializada del intelectualismo 
académico, ilustrado, “doctoral” o pu-
ramente racional. Cultura es lo que la 
comunidad-pueblo cultiva, como 
forma de vida y construcción colectiva. 
No es el resultado de elucubraciones 
teóricas, que en todo caso son posterio-
res a los datos de las realidades. Apli-
cando a la cultura el calificativo de 
“descerebrada” es posible abundar en 
las culturas negadas por las culturas 
hegemónicas, que imponen sus pautas 
de vida, conductas, consumos, etc..  
Porque lo “descerebrado” se refiere a 
lo negativo de lo racional y “correcto”. 
Se piensa y se dice que le falta “cere-
bro” para ser bien integrado al mundo 
de los “normales” o “normatizados”. 
Los “locos” están en otro lugar, el ma-
nicomio. 
     Pero justamente se trata de no ubicar 
la comunicación sólo en el “cerebro”, 
sino en las otras partes del cuerpo, hu-
mano y social, que tienen diversos 
modos de expresiones. La subestima-
ción de miembros del cuerpo (o los 

cuerpos) imprescindibles para vivir 
(manos, piernas, estómagos, “cora-
zón”, movilizaciones, agrupamientos, 
etc.), establece la desigualdad ubi-
cando arriba, dando visibilidad a las 
palabras o ideas o pensamientos co-
rrectos y adecuados (ordenados y “por 
la vereda”, según el Protocolo6). Y co-
loca en situación de menoscabo o sub-
ordinación o menosprecio las malas 
palabras, los malos pensamientos, las 
expresiones incorrectas, burdas, mal 
habladas, desordenadas, dichas o ex-
presadas. La cultura comunitaria, del 
“común” o “popular”, en el esquema 
racionalista liberal está doblemente 
marginada: Es la cultura vulgar de los 
ninguneados socialmente por las élites 
o minorías dominantes, apoderadas 
también de los aparatos culturales que 
surgen desde el manejo de las institu-
ciones políticas. Pero además no es re-
conocida como tal, porque no surge ni 
reside prioritariamente en la compleji-
dad de las realidades corporizadas de 
la sociedad. Residen en el submundo; 
están en los subsuelos, se reducen a 
subculturas. Claro que desde el Cura 
Brochero hasta hoy se ha avanzado en 
este aspecto; pero sigue siendo un es-
cenario de disputa, no diferente a otros 
en los que los sectores populares defi-
nen su lucha por dignidad y justicia so-
cial. 

6  El Protocolo que pretendió imponer la Ministra de Seguridad Bullrich, no fue “entendido” por la multitud 
que se convocó el 8 de marzo, en el Día Internacional de la Mujer, ya que llenó calles y veredas, sin “escu-
char” la “comunicación” oficial. ¡Y las fuerzas de la represión no pudieron hacerlo respetar! Claro ejemplo 
de la “incomunicación” que resulta, cuando la “supuesta comunicación” no sirve para modificar conductas o 
resultan adversas a los/las sujetos destinatarios. No hay comunicación sin diálogo.

COMUNICACIÓN Y LENGUAJE DEL CURA BROCHERO



� Tiempo Latinoamericano92

Comunicación y lenguaje broche-
riano 
Cuando hablamos de la comunicación 
y lenguaje brocheriano no estamos ha-
blando sólo del Cura Brochero; sino de 
él y sus comunidades, con sus propias 
realidades, necesidades, problemas, 
proyectos, soluciones, emprendimien-
tos colectivos, trabajos comunitarios. 
Todo ello en el contexto socio-econó-
mico de Traslasierras, que el Cura Bro-
chero ve, conoce y caracteriza de 
pobreza franciscana, no sólo como re-
sultado de la postergación de los go-
bernantes, sino por las propias 
limitaciones, en gran parte impuestas 
por el aislamiento geográfico y una 
economía de subsistencia. En este con-
texto existe una incomunicación es-
tructural y otra, no desligada de ella, 
que se deriva de la pobreza existente. 
La contrapartida COMUNICATIVA es 
el desarrollo, la integración y el bien-
estar del pueblo y de la región.  
Esta realidad le impondrá al Cura dife-
rentes formas comunicativas, que des-
pliega a lo largo de su protagónica 
presencia en Traslasierras. Las resumo 
en cuatro manifestaciones: 

1. La insistente y perseverante uti-
lización de los MEDIOS DE 
PRENSA, a través de su relación 
con periodistas y propietarios de los 
diarios, de variada orientación ide-
ológica que frecuenta. Y responde a 
las entrevistas o invita a visitar su 

Curato; y así se hacen eco de sus 
iniciativas. Él mismo ejerce de pe-
riodista, enviando sus notas para 
hacer “atmósfera”.7  
2. Sus cartas, así como sus cajones 
de fruta, quesos, damajuanas de 
agua o cigarros de chala son instru-
mentos de los que el Cura Brochero 
se vale para abrirse paso y comuni-
carse con quienes tienen en sus 
manos los poderes para decidir la 
realización de las obras que la zona 
transerrana necesita para romper su 
incomunicación estructural. 469 
son las cartas del Cura Brochero a 
diversas relaciones sociales, religio-
sas y políticas, recuperadas y publi-
cadas por el episcopado argentino. 
Pero además de esto, para el Cura 
también es importante la comunica-
ción entre los pobladores, como 
instrumento para su mayor bienes-
tar. Para ello Brochero realiza ges-
tiones por la instalación de 
telégrafos y estafetas de correo, 
tanto en Traslasierras (Nono, Pana-
holma y Chancaní), como en sus 
pagos santarroseños. Y el servicio 
de Mensajería de Soto a Dolores en 
1888. 
3. Destaco los CAMINOS construi-
dos por su iniciativa, que perduran; 
y el PROYECTO DEL TREN 
SOTO-VILLA DOLORES, como 
obra principal para romper el aisla-
miento y la incomunicación de la 

7  Cfr.: de Denaro, Liliana. La faceta periodística del Cura Brochero. Editorial Centro de Estudios Brocherianos, 
Cruz del Eje, Pcia. Córdoba, 2012.

Luis Miguel Baronetto



 Tiempo Latinoamericano � 93

zona, que no se construyó por opo-
sición de intereses políticos y eco-
nómicos del momento, pero le 
insumió 40 años (1882-1912) de 
sus 45 de vida compartida en Tras-
lasierras. 
4. En este contexto donde la CO-
MUNICACIÓN tiene distintos ca-
nales, que animan y fortalecen el 
diálogo, el encuentro y la participa-
ción comunitaria, hablo de las 
“gauchadas” como lenguaje bro-
cheriano, como forma privilegiada 
de comunicación porque es su 
misma vida de servicio. Las GAU-
CHADAS, que las mujeres del 
Oeste resumen en tres palabras gra-
badas en la medalla recordatoria 
que le entregan: Escuelas, Iglesias, 
Caminos. Aquí entran las obras de 
diverso tipo para mejorar las condi-
ciones materiales y espirituales de 
vida. Y los beneficiarios son indivi-
duos y comunidades, con la interre-
lación que suponen. A través de sus 
ACCIONES (gauchadas), que in-
volucra a los serranos, se genera la 

comunicación e integración social, 
que se experimenta beneficiosa 
para la calidad de vida del pueblo. 
Son acciones que hablan, dicen, 
contagian mandatos y valores, cum-
pliendo un rol pedagógico, al 
mismo tiempo que modifican o 
consolidan actitudes de solidaridad 
fraterna. En Brochero, las gaucha-
das son un modo de vida, están in-
corporadas a su quehacer pastoral. 
Por eso he señalado que “no se 
hacen estas cosas durante toda la 
vida si no existen motivaciones pro-
fundas, pasiones que arrastran y un 
fuego interior que las ponga en ebu-
llición. Es decir, sin una auténtica 
espiritualidad. Sólo se es gaucho 
cuando la vida misma se transforma 
en gauchada”.8  Y en este sentido 
Brochero es un cura gaucho, aun-
que los serranos no lo designaban 
así, sino “Señor Brochero”, un trato 
respetuoso y en consideración a la 
ubicación del sacerdote en la 
época.9  

 

8  Baronetto, L.M., Las Gauchadas de Brochero, Ed. Tiempo Latinoamericano, 8va ed., 2015, pag.4.
9  Cura Gaucho lo denominó la clase pudiente; y la dirigencia política que visitaba la zona, y en parte lo 
acompañó, aunque en algunos casos pretendieron también utilizar la popularidad del Cura. Esta denomina-
ción de “cura gaucho”, que se impuso bastante, fue más por el porte externo, de usos y costumbres propias 
del andar del hombre de las sierras, que por lo que realmente puede considerarse como identidad gauchesca, 
a través de la solidaridad, de tender la mano, de escuchar y acompañar en todo momento al que lo necesita. 
A ningún serrano, que vestía como el cura, que debía protegerse del calor o del frío con sombrero, pañuelo 
al cuello, y poncho, así como saber usar los aperos, los estribos o las espuelas para cabalgar, o conocer el 
andar de las cabalgaduras y los saberes propios de la vida campesina, incluso referidos a la fauna y flora 
del lugar, etc., se le ocurriría nombrar al Cura como “gaucho”. Pero si experimentaron sus “gauchadas” en 
sus iniciativas pastorales y sociales, de carácter colectivo, beneficiosas a las personas. Y realizadas desde 
el rol de sacerdote según las características de la época, que le asignaban un liderazgo de importancia, 
como a pocos, más en los poblados pequeños. Sobre su propia imagen Brochero en relación a los turistas 
dirá que “estos vienen creyendo que van a encontrar un bicho raro.”

COMUNICACIÓN Y LENGUAJE DEL CURA BROCHERO



� Tiempo Latinoamericano94

A propósito de las “malas palabras” 
Las “malas palabras” usadas por el 
Cura Brochero, fue uno de los aspectos 
observados en el proceso de canoniza-
ción, y cuestionadas durante sus largos 
años de pastoral en Traslasierras. Y se 
han escritos notas, incluso de renom-
brados literatos, hasta libros como 
“Los Caranchos y el Cura Brochero” 
del misionero jesuita Antonio Aznar10, 
para intentar explicaciones al uso del 
“carajo”, o del “joder”, como era – y 
es – en el uso corriente de nuestro len-
guaje. No pasaron desapercibidas en su 
tiempo, ni después. 
     Tanto esas “malas palabras”, como 
otras expresiones consideradas impro-
pias de un sacerdote, y más aún en las 
predicaciones, ocasionaron denuncias, 
como la de la “dama de copete”11 ante 
el obispo (1878), que requirieron sus 
descargos formales. ¿Por qué “malas” 
palabras? ¿Para quiénes eran “malas”? 
Pareciera que la “vulgaridad” del len-
guaje del Cura Brochero molestó a la 
“dama de copete”, pero no a la ama de 
casa serrana. Es un dato de la realidad 
que las llamadas “malas palabras”, que 
no eran excepcionales en el lenguaje de 
la gente, especialmente de los varones, 
no fueron inofensivas. Resultaron 
ofensivas a determinado público, aun-
que no indican una intencionalidad en 
ese sentido. Pero generaron conflictos, 
como pasa cuando en la vida se opta 

por una parte, una parcialidad o un par-
tido. Lo importante y excepcional, sin 
embargo, no es el conflicto, a veces in-
evitable, sino su resolución. Brochero 
no apeló a las formalidades canónicas 
(porque tampoco había normas trans-
gredidas), sino que lo resolvió en la 
consulta y participación de la comuni-
dad: “Si con tal o cual expresión de sus 
predicaciones se entendían mejor o 
no”. La aprobación del aplauso o la 
congratulación de sus feligreses dejan 
resuelta la cuestión. ¡Y a otra cosa con 
la “dama de copete”! Pero él mismo 
afirma, como estrategia defensiva: 
“que diga yo por costumbre esa pala-
bra, no tengo memoria para ello. Pero 
es tanto lo que a veces cargan a uno 
esos serranos que pudiera ser se me 
haya ido sin que yo ahora lo re-
cuerde”.12 O le atribuyen dichos, que 
en gran parte han sido recogidos por la 
tradición oral. Y por esto mismo han 
tenido amplia difusión y trascendencia, 
lo que a su vez indica una lectura en-
carnada de sus largos años de aposto-
lado transerrano. Sin esquivarle al 
bulto, el Cura Brochero resolvió los 
cuestionamientos desde lo formal, sin 
renunciar ni atenuar su opción por la 
cultura popular. -

10  Aznar, A., Los Caranchos y el Cura Brochero, su lenguaje enfático, Córdoba, 1956.
11  Baronetto, L.M., Brochero por Brochero, Ed. CEB, 2020, pg. 77.
12  Id., pg. 81.

Luis Miguel Baronetto


