
DOSSIER

Presentación

Situación socio-política actual:  
¿Se puede transformar la realidad?

El pasado jueves 23 de mayo del presente año se llevó a cabo, en Casa Angelelli, la charla 
debate con el título que lleva este dossier. El encuentro tuvo dos objetivos. El primero 
de ellos: escuchar los testimonios, reflexiones y preguntas de compañeras y compañeros 
que son parte y acompañan a comunidades, colectivos o movimientos sociales; en rela-
ción a la situación social y política bajo el nuevo gobierno anarco-libertario. El desafío 
no era sólo describir lo que está pasando, por demás necesario, en medio de cierto blin-
daje en las redes y medios de comunicación. El hambre y la organización de los empo-
brecidos rara vez son noticia en los medios hegemónicos. Sí la demonización de sus 
organizaciones y la imposición de una mirada clasista, racista, sexista y paternalista sobre 
las acciones de los pobres: o son vagos, o son chorros, o son pobrecitos ignorantes que 
nadie los ayuda o víctimas manipuladas de políticos corruptos. Por ejemplo, se muestra 
por los medios audiovisuales y se escucha por las radios, la “corrupción” de los pobres 
de las organizaciones populares que venden unas frazadas dadas por el Estado provin-
cial. Pero no se muestran los mecanismos legales e ilegales para concentrar riqueza por 
medio de la explotación. Se borra el vínculo entre concentración del capital gracias a la 
presencia del Estado y el hambre, el analfabetismo, la crisis sanitaria y la exclusión por 
el retiro del Estado. Estado presente sí, solo para algunos. Para estos medios hegemóni-
cos y para el sentido común derechizado, nunca los pobres son sujetos. De allí que des-
cribir esa realidad es ya un trabajo arduo. Porque no se describe toda la realidad ni se 
describe desde la neutralidad. Tampoco desde los despachos estatales o las sesudas in-
terpretaciones académicas. No alcanza con eso. La descripción tiene la característica de 
no poder exponer de forma completa la complejidad y pesadez de la realidad. Nos refe-
rimos a esa realidad vivida corporalmente, subjetivamente, con mayor violencia institu-
cional, con mayor injusticia y mayor impotencia en el cuerpo que somos. Y mucho más, 

Tiempo Latinoamericano � 33



en el cuerpo de las y los empobrecidos. “Nadie sabe lo que puede un cuerpo” decía hace 
siglos el filósofo perseguido Benito Spinoza. Frase que podríamos comprender desde 
una predisposición anímica optimista: si nadie sabe lo que puede un cuerpo, tampoco 
la tienen tan fácil aquellos sectores que con sus prácticas oligopólicas, sus políticas para 
pocos y sus discursos de odio contra los pobres; logran totalmente disciplinar, adminis-
trar, gestionar y reprimir el cuerpo de los pobres. Otra cosa es que avancen con su odio 
de clase y su desprecio visceral sobre la conciencia de esos mismos empobrecidos. Así 
como vienen avanzando desde hace tiempo, sobre la conciencia de los sectores medios, 
siempre más “blancos”, más “limpios”, con otros “olores”, con trabajos formales, aunque 
precarizados; con sus valores de pureza meritocrática y su optimismo cruel basado en 
la idea del cambio personal como única alternativa para que la “cosa realmente cambie”. 
“Si hay decisión y ganas, todo se puede” se escucha a diario en boca de gente de a pie, 
vecinas, vecinos, colegas de trabajo y hasta compañeras y compañeros que ¿comparten? 
horizontes colectivos comunes. ¿Y si no se puede?, ¿dónde está la causa?, ¿de quién es 
la culpa?, ¿quién o quiénes tienen mayor peso a la hora de denunciar proféticamente 
las culpas y a los culpables? 

Decíamos que el desafío no era sólo describir, sino hacer un esfuerzo por pensar 
caminos, sendas, pistas, recovecos comunitarios y colectivos para no perder lo conquis-
tado con cuerpo y conciencia. Preguntamos también si se puede transformar la realidad. 
Parece mucho. Se podrá discutir el contenido que le damos a “transformar” y cómo com-
prendemos eso llamado “realidad”. Sólo diremos que entendemos “transformar la rea-
lidad” como el conjunto de prácticas individuales y colectivas, reflexiones, sentimientos, 
emociones y deseos que se resisten a dejar de existir/ser para no reducirse sólo a fun-
cionar; o, más crudamente, para no dejar de ser. Transformar la realidad también es re-
sistir colectivamente a renunciar a la dignidad corporal de cada compañera y compañero, 
de cada hermana y hermano, de cada ser humano; especialmente de aquellos que están 
a punto de perderla. No hay aquí un interés inconsciente, de larga data judeocristiana 
conservadora, por “salvar” a los otros que “no pueden”. La dignidad se construye, se de-
fiende y sólo puede vivirse junto a otras y otros. No hay aquí salvadores y salvados. Parece 
más compleja la cosa. Y desde un modo de comprender eso llamado “identidad cristiana”, 
creemos en la primacía no de Dios, sino de la comunidad fraterna de los empobrecidos, 
los ninguneados, los injusticiados. Y esa comunidad que sufre corporalmente, pero que 
se organiza contra las causas que producen la pobreza y todos los demás sufrimientos 
injustos, es impelida por el mismo proceso histórico a releer sus apuestas, sus ideas 
compartidas, criticar su “fe” o su modo de comprender a “Dios”. No hay “Dios de la vida” 
sin cuerpo comunitario que lo sostenga; sin prácticas concretas que no solo cuiden la 

¿Se puede transformar la realidad?

34 � Tiempo Latinoamericano



Tiempo Latinoamericano � 35

vida de pobres, explotados, marginados; sino que luchen contra las causas que producen 
y reproducen la injusticia social, la explotación, la marginación. La historia de injusticias, 
de violencias estructurales y reproducidas en las instituciones, padecidas comunitaria-
mente – cuerpo primero que se resiste a la muerte- es la que crea la utopía de la vida 
plena. Meter los dedos en las heridas corporales es un acto de resistencia, de memoria 
y de toma de conciencia crítica. No hay conciencia crítica sin la experiencia comunitaria 
del reconocimiento de las heridas corporales (hambre, desnutrición, analfabetismo, vio-
lencia en casa, femicidios, discriminaciones, explotación laboral, consumos problemá-
ticos, etc.). Los cuerpos heridos y la conciencia comunitaria de esas heridas, producen 
una utopía que sostiene y potencia la organización en defensa de esos cuerpos. Para los 
creyentes cristianos esta utopía es el reino (categoría política) del Dios de la vida, y de 
vida en abundancia. Esas utopías son expresiones concretas de una conciencia corporal, 
de una fuerza disruptiva que se ha expresado de múltiples maneras a lo largo de la his-
toria. Utopías que fueron vaciadas, moralizadas, es decir, convertidas en sueños indivi-
duales o en reliquias adormecedoras de la conciencia corporal comunitaria. 

El segundo objetivo de esta actividad fue encontrarnos, a pesar del frío. Estar 
juntos, escuchar juntos, aportar, preguntar, reflexionar. Celebrar que aún estamos, al-
gunos de pie, otros más cansados, algunos más optimistas; otros más desesperanzados. 
Encontrarnos en Casa Angelelli para otra vez, reconocernos. Con un mate cocido caliente 
y un criollo. Volver a estar juntos para calentar la casa con nuestros cuerpos y nuestras 
conciencias aun no derrotadas; ¿o sí? 

Fuimos escuchando a Marco Galán de la Mutual Mugica, a Paola Quinteros del 
Movimiento Campesino de Córdoba y al P. Daniel Blanco, de la Parroquia Visitación de 

DOSSIER

P. Daniel Blanco, de la Parroquia Visitación de Nuestra Señora, Marco Galán de la Mutual Mugica  
y Paola Quinteros del Movimiento Campesino de Córdoba.



Nuestra Señora en Argüello. Compañera y compañeros que, desde distintos espacios, 
comunidades y colectivos sociales palpan en vivo y en directo la realidad de las y los 
empobrecidos. Con diversos grados de organización y articulación con otros colectivos 
o con el Estado. Hubo tiempo para describir lo logrado y lo perdido. Para avizorar las 
consecuencias de las políticas de ajuste y hambre del actual gobierno. También para se-
ñalar las debilidades propias. Faltó tiempo para profundizar en esas debilidades, ahon-
dar en las nuevas formas de dominación y criticar falsos optimismos y voluntarismos 
que terminan en ineficacia política y horadan las bases subjetivas de las organizaciones. 
¿Qué hace el tiempo con las organizaciones populares?, ¿cómo conquistar tiempos para 
la reflexión crítica, la escucha, el debate y la discusión participativa y honesta en los es-
pacios, comunidades y organizaciones de base, de empobrecidas y empobrecidos? Sa-
bemos que la sacralización del mercado define y gestiona los tiempos y los espacios. 
Pero esa gestión no es perfecta. Hay tiempos y espacios que se le escapan. Por eso debe 
recurrir cada vez más a la violencia (y a las distintas formas de violencia) para imponerse. 
Esto no pretende ser un consuelo para tontas y tontos. Se trata de una debilidad. Y cuanta 
mayor conciencia se tenga de las debilidades y contradicciones de eso llamado “campo 
popular”, mayor será la conciencia de las debilidades del totalitarismo de mercado. No 
alcanza con profetizar contra ese totalitarismo de mercado que “oprime, domina, miente 
y mata”. Porque dicho totalitarismo no está sólo allá afuera, esperando para matar o para 
dejar morir. Está entre nosotros. También en nuestros cuerpos y conciencias. Parafrase-
ando a Paulo Freire, el oprimido tiene adherido al opresor; y la verdad del opresor es la 
conciencia del oprimido. Si ya nos creemos fuera de la dominación, nos queda entonces 
solo la pureza ideológica de los profetas. También su impotencia política. 

De allí la importancia de los textos que compartimos. Textos escritos con el 
tiempo ganado al tiempo hegemónico. Un tiempo para producir otras novedades, otras 
reflexiones, otras preguntas. Y esto es uno de los problemas prácticos dentro de las or-
ganizaciones y comunidades populares. La falta de tiempo para escribir lo que les pasa, 
lo que reflexionan, lo que sienten. Escribir para disputar sentido. Escribir para criticar 
aquellas interpretaciones más preocupadas por reafirmar teorías que en conocer lo que 
pasa. Escribir también para tomar distancia de las propias prácticas, narrativas, relatos 
y rituales. Escribir para objetivarse, para criticarse, para descubrir debilidades. No para 
mostrárselas a los poderes hegemónicos, sino para discutirlas con las y los compañe-
ros. 

Lo que sigue es testimonio de ese ejercicio. Valgan estos aportes para fortalecer 
las luchas, sostener debates y revisar dogmatismos.

¿Se puede transformar la realidad?

� Tiempo Latinoamericano36


